ISSN: 2683-7315

El Behemoth de Hobbes, los levellers y el
republicanismo romano. La problemaética (no)

recepcion de los cléasicos en la Inglaterra del siglo
XVII

Mario Leonardo Miceli
Universidad Catélica Argentina
Buenos Aires, Argentina
ORCID: 0000-0003-3720-3269
mario_miceli@uca.edu.ar

Resumen

El trabajo se propone comparar las ideas que aparecen en la obra
Behemoth de Thomas Hobbes con los textos de los levellers, un
importante grupo revolucionario de la Inglaterra de mediados del siglo
XVII. El punto que se examinara es como estos autores reinterpretan
los clasicos grecolatinos para justificar sus posturas politicas, haciendo
hincapié en sus recepciones de los ideales antiguos de la Roma
republicana. El trabajo se propone replantear algunas visiones clasicas
que estudian las ideas de Hobbes en total contraposicion a este tipo de
grupos radicales ligados al puritanismo. Para ello se particularizaran las
conceptualizaciones que esgrimen respecto de temas como el poder
soberano, los peligros de la revolucién y el desorden politico, la
organizacién de las estructuras gubernamentales y la enemistad
politica, entre otros. El trabajo propone realizar conexiones entre
autores coetaneos para conocer mejor el clima politico e ideolégico de
la Inglaterra de la temprana Modernidad. Pero también posee un fin
mas ligado a la teoria y filosofia politica, advirtiendo similitudes poco
estudiadas entre estos intelectuales, y que pueden llevar a una mejor
comprensién de los cambios que se produjeron en la época respecto de
importantes tematicas politicas.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45


https://orcid.org/0000-0003-3720-3269

EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Palabras clave
Behemoth, levellers, republicanismo, enemistad politica, religiéon y
politica

Abstract

The aim of this paper is to carry out a comparative analysis between the
ideas that appear in Thomas Hobbes' Behemoth and the texts of the
Levellers, an important revolutionary group in mid-seventeenth century
England. The point to be examined is how these authors may have
received the influence of Greco-Latin classics to justify their political
positions, particularly studying the receipt of ancient ideals of
republican Rome. The paper aims to rethink some classical views that
study Hobbes' ideas in total opposition to these radical groups linked to
Puritanism. To do so, the conceptualizations that they wield with
respect to issues such as sovereign power, the dangers of revolution and
political disorder, the organization of governmental structures and
political enmity, among others, will be specially examined. The work
aims to examine some connections between contemporary authors to
better understand the political and ideological climate of early modern
England. But it also has a more theoretical and philosophical purpose,
noting similarities between these intellectuals that have been little
studied, and which may lead to a better understanding of the changes
that took place at that time with respect to important political issues.

Keywords

Behemoth, levellers, republicanism, political enmity, religion and
politics

10 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Los levellers, el Behemothy Roma en la Inglaterra de la guerra civil
esulta siempre dificil escribir algo novedoso sobre los grandes
clasicos de la teoria politica, o como en el caso de este articulo,
sobre importantes eventos histéricos de la historia politica de
Occidente. El siguiente trabajo se propone realizar un breve

planteo sobre uno de los grandes teéricos politicos de Occidente como

es Thomas Hobbes. Si esto ya no implicase todo un desafio, el texto se
propone analizar a este intelectual inglés bajo un tépico que también
tiene un estado del arte bastante extenso: la relacién de la obra de

Hobbes con el republicanismo antiguo. El tema ya ha sido estudiado

por varios investigadores y por ello aqui se tratara de apuntalar un

enfoque distinto. Este intento de originalidad se fundamentara en dos
propuestas. En primer lugar, el anélisis se centrara en solo una de las
obras de Hobbes, siendo ademas una de las menos estudiadas de este
autor: el Behemoth. Por otro lado, el articulo no se quedara en el mero
estudio de la teoria hobbessiana, sino que se inscribird en la
comparacién con la literatura politica de una serie de intelectuales
coetaneos al famoso autor inglés. Se analizara asi el Behemoth en base
a la literatura politica de un movimiento conocido como los levellers
(niveladores).
¢Por qué estudiar a Thomas Hobbes, el republicanismo y los
levellers? La justificaciéon podria encontrarse primero describiendo
brevemente quiénes eran los actores en cuestién. Un punto interesante

a remarcar es que nos encontramos ante autores y textos poco

reconocidos en la historia del pensamiento politico, por lo menos si se

lo compara a la infinita cantidad de estudios que existen sobre Hobbes,

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 11



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Locke, Harrington o Milton, por solo citar algunos. Los levellers fueron
un movimiento que, a pesar de no formar parte del canon de grandes
clasicos politicos, tuvieron una importante participacién durante los
hechos que se dieron en Inglaterra en la década de 1640, y que la
historiografia asocia a la revolucién puritana o la guerra civil. Se traté
de un grupo de publicistas, la gran mayoria de ellos conectados con
distintas confesiones puritanas. En su momento llegaron a poseer
mucha fama por su politica de petitorios ante el Parlamento en la
ciudad de Londres, especialmente cuando el rey Carlos I debié exiliarse
de esa ciudad. Sus lideres méas reconocidos fueron John Lilburne,
William Walwyn y Richard Overton. El caso de Lilburne es realmente
curioso, dado que en la época llegé a poseer més fama que el mismo
Oliver Cromwell.! Ademas de haber publicado decenas de textos y
panfletos, este grupo es hoy estudiado principalmente por historiadores
debido a la produccién de una serie de propuestas conocidas como los
Agreement of the people (Acuerdo del pueblo). Se trataba de unos textos
que proponian la reestructuracién del sistema juridico y politico de
Inglaterra, y que gran parte de los estudios actuales los analizan como
un germen del constitucionalismo. Los miembros de este grupo fueron
ademas conocidos por la influencia que tuvieron en una serie de debates
que se dieron al interno del ejército de Oliver Cromwell, particularmente
llevados a cabo en la ciudad de Putney en 1647, en donde la soldadesca,
junto con los generales, debatieron en una especie de asamblea durante
varios dias, exponiendo distintas propuestas para reconfigurar el
gobierno. En las ultimas décadas los levellers fueron recuperados y
analizados en distintos tipos de investigaciones, asociando su
pensamiento politico a distintas tradiciones, entre ellas el liberalismo,
el republicanismo y hasta el movimiento libertario.

Por el lado de Hobbes, obviamente es un autor que no necesita
presentacién, pero si convendria mencionar dos palabras sobre su obra
el Behemoth. Se trata de un texto escrito probablemente hacia 1667. El
manuscrito fue presentado a Carlos II, quien lo habria leido y
seguidamente prohibido su publicacién por los miedos a las reacciones
de los distintos sectores religiosos en pugna durante ese momento.? A
fines de la década de 1670 aparecieron alrededor de cinco ediciones del
manuscrito,® pero a pesar de ello nunca fue considerado entre los textos
principales del autor. Recién a principios de la década de 1970, algunos
investigadores comenzaron a darle cierta importancia. Este poco

1 John Rees, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in England 1640-1650,
New York: Verso (Kindle Edition), 2016, cap. 2.

2 Royce MacGillivray, “Thomas Hobbes's History of the English Civil War. A Study of
Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2, 1970, p. 181.

s David Wooton, “Thomas Hobbes’s Machiavellian moments”, en The historical imagination
in early modern Britain, (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds). Cambridge: Woodrow
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, p. 217.

12 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

conocido texto de Hobbes desarrolla una breve descripcién sobre los
hechos acaecidos durante la guerra civil. A fin de empezar a vislumbrar
la ténica del texto, vale la pena transcribir el parrafo con el cual
comienza:

Sien el tiempo y el espacio hubiera grados de alto y bajo, realmente
creo que el més alto de los tiempos habria sido aquel sucedido entre
1640 y 1660. Porque aquel que, desde la Montafia del Diablo,
hubiera visto al mundo y observado las acciones de los hombres,
especialmente en Inglaterra, habria tenido una perspectiva de todo
tipo de injusticias, y todo tipo de locuras que el mundo podria
permitir...*

El panorama que pinta Hobbes es como una especie de aleph borgeano
del caos. En esas décadas de 1640 y 1650 se habrian condensado todos
los males que pueden pensarse a nivel politico. De alli el titulo de la obra
refiriendo a un monstruo del caos. En este marco, Hobbes advierte que
el pueblo era neutral dentro del conflicto, mientras que los grandes
culpables del desastre fueron aquellos que denomina como
“seductores”, refiriéndose a distintos grupos que tuvieron la capacidad
de confundir al pueblo con sus sermones. Estos grupos incluirian
principalmente a los presbiterianos, aunque luego relaciona a esta
confesién escocesa con los papistas y finalmente con los grupos mas
radicales. Bajo los avances de la historiografia actual, la descripcién que
hace Hobbes de estos distintos grupos resultaria muy discutible (por no
decir completamente errénea), pero mas alli de su poco valor
historiografico, aquello que me importara sera remarcar cémo Hobbes
termina escribiendo una obra en principio para defenestrar a aquellos
que él consideraba productores de caos. Mas adelante me adentraré en
esta problematica.

Finalmente, para culminar esta breve introduccién, conviene
mencionar la cuestién de Roma. En el siglo XVII inglés se produjo una
curiosa vuelta a la antigiiedad clasica. Digo curiosa, porque uno tiende
a asociar al régimen inglés con el concepto del common law y con una
clara diferenciacién cultural con lo latino. Esto en gran parte fue asi, y
de hecho los inicios de las discusiones entre Rey y Parlamento en la
primera mitad del siglo se dieron en el marco de cuél de las dos
entidades supuestamente defendia o representaba mejor el acervo
histérico-juridico del régimen.> Sin embargo, la presencia de la
Antigiiedad, y particularmente del republicanismo romano, no fue en
absoluto despreciable. Quizas el gran ejemplo puede encontrarse en

+ Thomas Hobbes, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The University of Chicago
Press, 1990, p. 43. Las traducciones de este texto son mias.

5 Julidn Verardi, Tiempo histérico, capitalismo y modernidad: La experiencia inglesa en la
modernidad temprana, Buenos Aires: Mifio y Davila, 2013, p. 61.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 13



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

clasicos autores coetdneos a los hechos que describimos, que estaban
fuertemente asociados a esta tradicion, por ejemplo en publicistas como
Harrington o Nedham. También puede traerse aqui el poco conocido
retorno que se dio en esta época a filosofias como el estoicismo y el
epicureismo, tanto en autores republicanos como en grupos mas
radicales,® fenémeno que ya venia desarrollandose en Europa desde el
siglo XVI.” En este contexto, estudios actuales conectan a Thomas
Hobbes con este retorno a la romanidad. Esto resulta extrafio, dado que
la primera imagen que se tiene de este autor indicaria, por el contrario,
una fuerte aversién a esta tradicién. Mas alla de que en general esto
puede resultar indiscutible, existiria una faceta de Hobbes que lo
enmarcaria dentro de un cierto humanismo, con influencia del
tacitismo.® Otros analisis enfatizan las lecturas que Hobbes hizo de
Magquiavelo durante la década de 1650, y hasta presentando al Behemoth
como un texto fuertemente influenciado por la literatura del florentino,
o de italianos coetdneos como Paolo Sarpi, principalmente en lo
referente a las ideas sobre la Iglesia.® Lo curioso es que, como se
describira a continuacidn, los levellers también mostraban influencias
del republicanismo romano, posiblemente mucho mas claras que las de
Hobbes.

Teniendo en cuenta lo expuesto, el objetivo de este articulo sera
estudiar como aparece Roma en la literatura de los levellers y en el
Behemoth de Hobbes, analizando si existiria algin tipo de articulacién
con las ideas mas basicas de estos publicistas, o si surgirfa una tensién
con la tradicién clasica que llevaria a “unir” a Hobbes con sus supuestos
archienemigos. No se propone generar un (frustrado) didlogo entre
Hobbes y los levellers. Metodologias como las de Skinner nos lo
prohibirian tajantemente. Se intentard en todo caso un acercamiento a
una tematica poco estudiada en estos hartamente estudiados autores,
en el intento de brindar algunos replanteos que sirvan para estudiar
mejor la época, evidenciar ideas muy propias del “momento” (en
lenguaje de Pocock),'” y en todo caso evitar visiones forzadas que

6 Reid Barbour, English epicures and stoics. Ancient legacies in early Stuart culture. Amherst:
University of Massachusetts Press, 1998, pp. 1-5.

7 William J. Bouwsma, The waning of the Renaissance. New Haven: Yale University Press,
2002, pp. 114y 154,

8 Andrés Jiménez Colodrero, “Hobbes y Tacito: balance y conclusiones”, en Perspectivas
latinoamericanas sobre Hobbes (Maria Liliana Lukac comp.) Buenos Aires: Educa, 2008,
pp. 72-74.

9 Wooton, op. cit., p. 221.

19 El caso de este reconocido historiador inglés resulta importante para el trabajo,
especialmente por la referencia que realiza respecto del supuesto republicanismo presente
en el tardo Medioevo y la Modernidad Temprana, y que no siempre fue suficientemente
reconocido (J.G.A. Pocock, El momento maquiavélico. El pensamiento politico florentino y
la tradicion republicana atldntica. Madrid: Tecnos, 2002, pp. 78-79).

14 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

estudios actuales proyectan en las relaciones entre la antigiiedad clasica
y el surgimiento de la teoria politica moderna.

Hobbes tenia razén

Para comenzar a delinear la hipétesis de trabajo, y explicar el
extrafo titulo de este acapite, conviene mencionar que los levellers son
muy poco mencionados en el Behemoth. Alusiones explicitas a este
grupo solo aparecen en dos momentos. Hobbes los nombra
asociandolos a las facciones anti monarquicas'' y en otra ocasién
describe un hecho sucedido en la ciudad de Burford, y que suele ser
reconocido por gran parte de la historiografia actual como el momento
en que los levellers pierden cualquier posibilidad de continuar como
grupo politico.!? Ahora bien, el punto interesante no es las veces que
Hobbes menciona a los levellers, sino més bien el hecho de que, a la
hora de criticar distintas agrupaciones contrarias al régimen
monarquico, el autor del Behemoth las describe de una manera
completamente acorde a la caracterizacién general que conocemos de
los levellers. Mencionemos algunos ejemplos. El siguiente péarrafo
muestra como Hobbes vilipendiaba a todo tipo de agrupaciéon qué
emitiese peticiones ante el Parlamento:

Este método de presentar peticiones de una manera tumultuosa, a
través de multitudes de gente clamorosa, era algo comun en la
Camara de los Comunes, y cuya ambicién nunca podria haberse
satisfecho por medio de la plegaria y el pedido, sino con un
extraordinario terror.!?

Esto es un claro ejemplo de aquello que quiero demostrar. El grupo de
los levellers fue altamente conocido justamente por la politica de
petitorios. Hobbes no los menciona explicitamente, pero cualquier
investigacion historiografica actual reconoceria que Lilburne y sus
seguidores fueron el grupo mas vehemente en este tipo de actividad
politica. Otro caso interesante se vislumbra cuando Hobbes critica al
grupo de los aprendices dentro del ejército de Cromwell por su osadia.'*

11 Hobbes, op. cit., p. 158.

12 Hobbes, op. cit., pp. 171. En 1649, en este poblado de Burford, un grupo de tropas del
ejército asociadas a los levellers organizaron un motin en contraposicién al régimen que ya
empezaba a liderar Cromwell, para finalmente ser emboscados y encarcelados. A pesar de
que la historiografia en general suele marcar este hecho como el fin de los levellers, algunos
estudios apuntan que los disturbios de Burford quizas no hayan sido organizados por ellos,
teniendo en cuenta ademés que después de este supuesto fracaso, los reclamos del
movimiento continuaron por algunos anos mas (Gary S. de Krey, Following the levellers:
Political and Religious Radicals in the English Civil War and Revolution, 1645-1649.
Londres: Palgrave Macmillan, 2017, pp. 265-268).

13 Hobbes, op. cit., p. 119.
141bid., p. 133.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 15



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Nuevamente, una lectura simple no crearia ninguna conexién con los
levellers, pero hoy la historiografia vuelve a ayudarnos, dado que existen
varias investigaciones que demuestran el importantisimo rol que
cumplia este grupo radical dentro de este sector socioeconémico
conocido como los aprendices, considerando ademés que algunos
miembros de los levellers habian pasado por este tipo de empleo.!> Otro
ejemplo de aquello que estoy tratando de postular se da cuando Hobbes
critica a los puritanos, ya desde la época de la reina Isabel, mencionando
particularmente a los presbiterianos y a “hombres de principios
democraticos”.!® De hecho, asi como suele asociarse al Leviathan con
las grandes monarquias de Europa y a la idea de orden, el Behemoth
seria justamente lo contrario, representado en los sediciosos
parlamentaristas que estaria mencionando aqui Hobbes. Si bien los
levellers no se autodenominaban como democraticos, y hasta en
ocasiones la palabra aparece en sus textos de una manera peyorativa
como lo opuesto al verdadero orden que proyecta la “ley, libertad y
propiedad”,'” lo cierto es que no habria que hacer demasiado esfuerzo
para asociar a las ideas de los levellers con principios democraticos. Sin
ir mas lejos, son innumerables las investigaciones actuales que incluyen
a este grupo dentro de la conceptualizacién de “democracia radical”.
Tenemos un primer acercamiento al problema al ver cuél podia ser
la visién de Hobbes sobre los levellers. Ahora bien, trasladémonos al
otro problema que planteo en este trabajo y veamos cudl seria la
relacién de Hobbes con el republicanismo romano. Aqui la cuestién
resulta un poco mas compleja. En general, y siguiendo una lectura
clasica del autor inglés, Roma no es en absoluto su modelo a seguir.
Esto puede apreciarse en el Behemoth porque “lo romano” estaria
asociado a la perversidad que fue la revoluciéon. Recordemos que él
pergefiaba algunos grandes culpables de este proceso. En primer lugar
los puritanos, haciendo especial referencia a los presbiterianos, aunque
usa esta palabra de manera bastante laxa, muchas veces para referirse
a otras confesiones y grupos. Junto a los puritanos, Hobbes culpa

15 Rees, op. cit., cap. 5. De hecho, este grupo de los aprendices estaba intimamnete ligado a
la politica de peticiones antes mencionada (John Walter, “Crowds and Popular Politics in
the English Revolution”, en The Oxford handbook of the English Revolution (M. J. Braddick
ed.). Oxford/New York: Oxford University Press, 2015, pp. 330-346).

16 Hobbes, op. cit., p. 196. Para la asociacién entre el Behemoth y los puritanos o grupos
politicos revolucionarios, véase Patricia Springborg, “Hobbes's Biblical Beasts: Leviathan
and Behemoth”, Political Theory, 23, 2, 1995, p. 368.

17 John Lilburne, The legall fundamentall liberties of the people of England revived, asserted,
and vindicated, Text Creation Partnership, 2008-09; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649, p. 3. Las
fuentes de los levellers fueron extraidas de material de archivo, especialmente de la base
“Early English Books Online” (EEBO), o de compilaciones editadas por investigadores
contemporaneos. Este material se obtuvo de la Bodleian Library de Oxford y de la British
Library de Londres, en el marco de una estancia de investigacién. Las traducciones de los
textos son mias.

16 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

particularmente a los catélicos y las universidades. La cuestién de Roma
estd justamente presente en estos tltimos dos.

La cultura romana aparece en Hobbes estrictamente asociada a
distintas instituciones o sectores supuestamente responsables del
debacle que sufrié Inglaterra durante la década de 1640. Aqui las
universidades juegan un rol no menor. Es cierto que Hobbes no las
encara directamente bajo la cuestién de la influencia romanista, pero si
relaciona a los profesores universitarios con la filosofia grecolatina. En
este marco las universidades son descritas en esta obra como el caballo
de madera para los troyanos.!® Serian asi el mejor ejemplo de esos
seductores que, atn sin la necesidad de libros, con sus meras palabras
pueden llevar a la desobediencia frente a la legitima autoridad. La
problematica estd obviamente relacionada al tema religioso y Hobbes
explica que estas instituciones defienden la politica de la Iglesia de
Roma apelando no solo a la Biblia sino también a la filosofia de
Aristételes, Platon, Cicerén y Sénecay de las historias de Grecia y Roma,
teniendo como fin tltimo que la autoridad de los Reyes se subordine al
Papa.'” Resulta elocuente en este sentido que la solucién que Hobbes
propone no es la de suprimir las universidades, sino disciplinarlas,
adecuando sus programas para que ensefien a los hombres que “las leyes
civiles son leyes de Dios” y para que todos entiendan que “el pueblo y la
Iglesia son una misma cosa, y tienen una sola cabeza, el Rey”,
prohibiendo completamente mezclar la religion con la filosofia
natural.?® Volviendo al conocido apotegma de Schmitt sobre los
conceptos politicos modernos como secularizacién de la teologia
medieval, podriamos tranquilamente recordar la famosa bula Unam
Sanctam de Bonifacio VIII, donde imperaba la idea de unidad y que
tenia, entre otros fines, recalcar que el cuerpo mistico de la Iglesia se
sostiene en una sola cabeza, el Papa como vicario de Dios en la tierra.
Nuestro filésofo inglés parece tener esa misma obsesién por la unidad,
la cual sélo seria factible si existe un agente que la sostenga en el tiempo
y el espacio, pero en este caso ya no seria el Papa sino el rey. Frente a
ello, cualquier institucion que se oponga, debe ser abolida o
reconvertida. De las citas expuestas, surge ademds una cuestiéon
importante a considerar y que refiere al intento de Hobbes de unir
conceptualmente ambos enemigos. Asi, en el Behemoth describe con
detalle como las universidades fueron un invento del Papado para
subyugar a los poderes politicos.

Seguidamente, y en relacion particular con el tema que nos ataiie,
Hobbes describe a los republicanos como otros de los grandes enemigos

1s Hobbes, op. cit., p. 74.
19 Ibid., pp. 55-56.
20 Ibid., p. 88.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 17



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

y responsables de la revoluciéon. Véanse las siguientes citas como claro
ejemplo de lo expuesto:

...habiendo leido los libros escritos por hombres famosos de las
comunidades de la antigua Grecia y Roma, en lo concerniente a sus
politicas y sus grandes acciones; libros en los cuales el gobierno
popular era ensalzado con el glorioso nombre de la libertad, y la
monarquia era desacreditada con el nombre de tirania...?

...habiendo leido las historias gloriosas y las sentenciosas politicas
de los antiguos gobiernos populares de los griegos y romanos, entre
los cuales los reyes eran odiados y tildados de tiranos, y el gobierno
popular era presentado con el nombre de la libertad (a pesar de que
ningun tirano fue tan cruel como una asamblea popular).?

No6tese cémo cualquier referencia a la romanidad se asocia
directamente al caos politico, la resistencia, el odio a la monarquia, y
los gobiernos populares. No es que quiera insistir con la lectura entre
lineas, pero poco costaria asociar estas frases a los parrafos vistos
respecto de esos sediciosos “hombres de principios democréaticos”.

Aqui es cuando me corresponde explicar el subtitulo de este
acapite. ¢Por qué Hobbes tenia razén? Porque de alguna manera esos
levellers que el mismo filésofo menciona serian un ejemplo acabado de
varios de sus miedos. No querrfa aqui adentrarme en la relacién de los
levellers con las sectas puritanas o en el analisis del pensamiento
politico de este movimiento en base a ideas religiosas que circulaban en
esas iglesias. Se trata de un tema bastante estudiado. Considerando la
hipétesis que se plantea en este articulo, me gustaria centrarme mas en
la relacién del pensamiento politico de los levellers con el
republicanismo romano.

Existen investigaciones actuales que conectan al pensamiento
politico de varios miembros de este movimiento con ideas del
republicanismo en la antigua Roma, o por lo menos con conceptos
enmarcados en esta tradicién politica. En ocasiones los levellers a veces
son presentados como ejemplos de teoria politica ligada a procesos de
secularizacién y a una especie de humanismo radical, teniendo como
base un supuesto republicanismo desligado de lo teolégico.?® Otros
estudios, desde un punto de vista mas ligado a la historia politica que a
la teoria, describen las posibles conexiones que existian entre

o1 Ibid., p. 45.
22 Ibid., p. 61.

25 Fernando Fernandez Llebrez, “Los levellers y el “humanismo radical”: dentro y fuera del
republicanismo”, Foro Interno, 14, 2014, p. 56.

18 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

republicanos como Henry Neville y algunos levellers.?* En otros casos
se matiza este tono, apuntando més bien a la influencia que estos
publicistas tuvieron del common law inglés, pero advirtiendo la
presencia de un cierto humanismo ligado a los clasicos grecolatinos.?
Dentro de esta linea también aparecen investigaciones que arguyen que
algunos levellers abrfan tomado contacto con los Discorsi de
Magquiavelo, para asi explicar varias de las propuestas politicas de estos
puritanos en torno al republicanismo del florentino. Lilburne por
ejemplo lo cita en algunos textos,?® hecho que se explica por la lectura
que de este autor hacian varios intelectuales de la época.?”
Seguidamente pueden encontrarse en los textos de algunos levellers
frases citadas en latin, muchas de ellas haciendo referencia a temas
como el gobierno de la ley, la libertad politica, o la ciudadania activa y
virtuosa. Por ultimo, puede también aqui referenciarse la supuesta
influencia del republicanismo clasico en algunas propuestas puntuales
de los levellers, siendo el mejor ejemplo de ello las numerosas ocasiones
en que pretenden cambiar el sistema electoral de la Camara de los
Comunes. Su propuesta incluia la necesidad de que sean electos de
manera anual y sin la posibilidad de que sean reelectos, viendo en esto
una supuesta influencia de la practica presente en la antigua Republica
Romana donde la duracién de las magistraturas era anual.?®

Si bien el tema esta estudiado dentro de la historiografia inglesa,
me gustaria aqui citar algunas breves frases que creo sirven para
ejemplificar el problema en cuestion. Noétese en primer lugar el

2t Paul Rahe, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and Orders in Early
Modern Political Thought. Chapel Hill/Londres: The University of North Carolina Press
(Kindle edition), 1994, p. 196.

25 Rachel Foxley, The Levellers. Radical political thought in the English Revolution.
Manchester: Manchester University Press (Kindle Edition), 2013, pp. 200-205.

26 John Lilburne, The upright mans vindication, EEBO, 109:E708 (22), 1653, p. 7; John
Lilburne, A defensive declaration of Lieut. Col. John Lilburn, EEBO, 108:E702 (2), 1653, p.
6.

27 Wootton, op. cit., p. 214; Foxley, op. cit., p. 206.

28 Véase particularmente para estas propuestas los siguientes textos: John Lilburne, William
Walwyn, Richard Overton, y Thomas Prince, “An agreement of the free people of England”,
en The English Levellers (Andrew Sharp ed.). Cambridge: Cambridge University Press, 1998,
p- 172; John Lilburne, Strength out of weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649, p. 12; John
Lilburne, L. Colonel John Lilburns apologetisch verhael, EEBO, 101:E659 (30), 1652, p. 13;
John Lilburne, As you were, or, The Lord General Cromwel and the grand officers of the armie
their remembrancer, EEBO, 464:1, 1652, pp. 16-17 . Algunos estudios apuntan que esta
propuesta era una influencia directa de los Discorsi (Samuel Dennis Glover, “The Putney
Debates: Popular versus Elitist Republicanism”, Past & Present, 1999, 164, p. 74). Cabe
mencionar de todas formas que en otros textos los levellers plantean explicitamente que
esta necesidad de la anualidad de los cargos se extrae directamente de las leyes propias de
la historia inglesa (John Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and
vindicated ..., EEBO, 67:E427 (4), 1647).

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 19



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

siguiente texto escrito por John Lilburne, y que es parte de uno de sus
panfletos mas reconocidos:

... [quieren] ser maestros de religién y libertades, para convertirnos
en esclavos, y alterar el gobierno de este Reino, y reducirnos a la
condicion de otros paises que no son gobernados por Parlamentos,
y por leyes, sino por la voluntad del Principe, y quienes lo
acompanan...?

Este texto fue escrito por el lider del movimiento hacia 1649, cuando
empezaron a tener fuertes disidencias con el gobierno que en el fondo
dirigia Oliver Cromwell. Mas alla del contexto histérico particular, y de
las obvias intenciones del autor de vilipendiar al general, aquello que
aqui me interesa es el uso de una cierta conceptualizacién que
claramente podria relacionarse a la tradicién republicana. La
contraposiciéon entre un érgano colegiado como el Parlamento y el
poder personal de los principes, o atn la diferencia entre el gobierno de
la ley y el gobierno de la voluntad, resultan ser claras expresiones
republicanas. Intelectuales contemporaneos como Skinner o Pettit lo
avalarian, asociando el verdadero concepto de libertad al gobierno de la
ley vy la no dominacién, siendo esto ultimo el punto que mas se
contrapondria a gobiernos no republicanos y especialmente los
monarquicos.®* Esta ténica continda en otros textos. Véanse por
ejemplo las siguientes dos citas:

. es mejor vivir bajo una ley escrita y conocida que sea dura y
ardua, donde cada hombre pueda leer su deber, y conocer su ofensa
y su castigo; que bajo la mas suave arbitraria Tirania...3!

De aqui se deriva aquella excelente maxima, Melius sub iniquissima
lege, quam sub aequissimo arbitro vivere; Es mejor vivir bajo una
Ley rigurosa e injusta, que bajo un gobierno arbitrario aunque
justo...®

2 Lilburne, The legall fundamentall liberties..., op. cit., p. 6.

30 Véase en este sentido Philip Pettit, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas
republicanas (Félix Ovejero, José Luis Marti y Roberto Gargarella eds.). Barcelona: Paidés,
2004, pp. 124-125; Quentin Skinner, Liberty before liberalism. Cambridge: Cambridge
University Press, 1998, pp. 25-30. Es elocuente en este sentido otro texto de Skinner donde
describe la lucha de varios intelectuales ingleses del siglo XVII por liberar a toda la nacién
de una servidumbre injusta, asociando este pensamiento a la tradicién republicana
(Quentin Skinner, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop Journal, 2006, 61,
p- 160).

31 Richard Overton, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646, pp. 66-68.

32 Richard Overton, John Wildman, Edward Sexby, y John Lilburne, England's miserie, and
remedie in a judicious letter from an utter-barrister to his speciall friend, concerning
Leiutenant [sic] Col. Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645, p.3.

20 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Las citas son esclarecedoras. Nétese en el primer caso el titulo del
texto: Vox Plebis. Mas alla de la justificacion que se esgrime en torno a
la conceptualizacién de la soberania popular, aqui nos interesa
particularmente la influencia latinista. En la segunda cita esto vuelve a
aparecer al incluir directamente una frase en ese idioma. Y la propuesta
en ambas trata nuevamente sobre un tema caro a la tradicién
republicana: la contraposicién entre el gobierno libre basado en laley y
el gobierno de una persona.?? Es sintomatico en este sentido el extremo
de llegar a decir que un gobierno libre donde mande la ley que podria
llegar a ser injusta es mejor ain que una monarquia recta.

Teniendo en cuenta lo expuesto, para Hobbes todo cerraria a la
perfeccion. Estariamos frente a una serie de puritanos revolucionarios
que, ademaés de usar la religién como base para la resistencia frente al
monarca, se amparan en el ideal republicano romano, ya no para
simplemente criticar el mal desempefio del monarca, sino para nulificar
en esencia a la forma de gobierno monérquica. Los levellers no sélo
estarfan enfrentado al soberano, el gran problema que Hobbes ve en el
Behemoth, sino que ademas lo hacen bajo la misma ténica de las
universidades y el Papa: con una peligrosisima combinacién entre
teologia y tradicion clasica latina. Es decir, al problema de la rebelién
frente al soberano se le suma el fundamentar la politica en aquello que
Hobbes consideraria como postulados no légicos ni (hoy diriamos)
cientificos. La consecuencia seria la formacién de un concepto de
libertad que dista mucho del que él postularia. La libertad bajo ningtin
punto puede ser vista en Hobbes como lo ve la tradicién republicana del
ideal de no dominacién. Ello en todo caso siempre llevara a un resultado
que Hobbes ve de manera clara y que en su obra mas historiografica
pretende describir como un hecho irrefutable: el camino recto hacia el
estado de naturaleza que significé la guerra civil.

Los detalles que Hobbes no pudo apreciar. ;Todos los caminos
conducen a Roma o a Hobbes?

35 Para otra clara referencia a la dicotomia entre libertad y servidumbre plasmada en el
gobierno del pueblo frente a los gobiernos personalistas de cualquier parte del mundo,
véase Richard Overton, The commoners complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646, pp. 1-2.
Lilburne también posee textos donde se enfatiza la contraposicion entre el gobierno de la
ley y el gobierno de la voluntad de una persona o de un grupo (el rey o los Lores), lo cual
lleva a la diferencia entre el gobierno del pueblo y de la ley frente al poder arbitrario
(Lilburne, John, An anatomy of the Lords tyranny and iniustice exercised upon Lieu. Col.
Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of London, EEBO, 58:E362 (6), 1646, pp, 19-22;
Lilburne, John, A defiance to tyrants. Or The araignment of two illegall committees, EEBO,
81:E520 (30), 1648, p. 1)

3+ Téngase en cuenta en este sentido que para gran parte de la tradicion republicana la idea
de esclavitud se asocia en esencia al depender del arbitrio de otro, mas alla de si es cruel o
no (Andrés Rosler, Razones piiblicas: Seis conceptos bdsicos sobre la repiiblica. Buenos Aires:
Katz, 2016, pp. 54-55).

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 21



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Hasta aqui el planteo no pareceria indicarnos nada que de alguna u otra
forma no se conozca. Poco aporte significa el mostrar que algunos
movimientos que Hobbes odiaba poseian las caracteristicas que él
mismo menciona en el Behiemoth (y no sé6lo en esta obra). Ahora bien,
en este apartado querria dar un paso mas para explicar una serie de
puntos que quizas no sean tan obvios. Me refiero a que movimientos
como los levellers proyectaban una serie de ideas que probablemente no
hayan sido del todo vislumbradas por Hobbes, y que resultaran
interesantes porque paradéjicamente podrian haber acercado a estos
supuestos enemigos mortales. Como veremos, los levellers siguen
poseyendo un ideario que Hobbes nunca compartiria. No intento en
absoluto transformarme en una especie de Cupido de la historia contra-
factica que trata de unir a intelectuales que de por si nunca podrian
haber congeniado. Pero si me propongo mostrar que los levellers poseen
una serie de conceptualizaciones que no estarian tan alejadas de
Hobbes, tomando al problema de la romanidad como base de la
hipétesis.

Aquello que primero quisiera remarcar en pos de este objetivo es
que la supuesta influencia de la romanidad en los levellers resulta, a mi
entender, bastante exagerada. El ideario de la mayoria de los miembros
de este grupo debe explicarse primariamente recurriendo a la teologia
cristiana (obviamente interpretada de una manera particular) y en todo
caso, como ya adelantamos, a justificaciones basadas en el common law
inglés. No quisiera extenderme en este punto, pero si deseo remarcarlo.
Ambas cuestiones resultan interesantes porque parte de la literatura
asocié6 durante mucho tiempo al pensamiento politico de estos
publicistas con una perspectiva fundamentada estrictamente en los
derechos naturales. Existen investigaciones que hasta llegaron a
prescribir una cierta base secularizante en la justificacién de dichos
derechos naturales y en la explicacién de la idea de soberania popular.
En los ultimos afios esto comenz6 a discutirse. Un ejemplo interesante
resultan los trabajos de una de las mayores investigadoras de los
levellers, Rachel Foxley, quien critica la simple relaciéon que se esgrime
respecto de estos autores con el proceso de secularizacién, y en su lugar
reivindica el valor que en estos intelectuales jugaba el common law y las

35 Howard Nenner, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the Right of Resistance
in Seventeenth-Century England”, Journal of British Studies, 48, 2009, p.867; Perez
Zagorin, A history of political thought in the English Revolution. Whitstable: Latiner Trend
& Co. Ltd., 1965, pp. 21-23; Katherine Brice y Michael Lynch, The early Stuarts and the
English Revolution 1603-60. Londres: Hodder Education, 2015, p. 136; Glover, op. cit.,
p- 71; Mario Caricchio, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the Radical
Experience”, en Varieties of seventeenth- and early eighteenth-century English radicalism in
context (Ariel Hessayon ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, p. 84.

22 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

leyes de Inglaterra a la par de los derechos naturales.*® Junto a ello, en
mis investigaciones marqué la profunda impronta que en estos autores
ejerce lo teolégico, al punto de llegar a aseveraciones que perfectamente
podrian enmarcarse en una especie de milenarismo. Es cierto que los
levellers no poseen un lenguaje teolégico radical y apocaliptico al estilo
de otros grupos de la época, como los diggers o los fifth-monarchists,
hecho que es remarcado por la historiografia actual que ve en estos
grupos un ejemplo de germinales procesos de secularizacién. Sin
embargo, en varios de sus textos pululan propuestas que detallan cémo
la rebelién que se estaba produciendo frente al rey se enmarcaba en el
fin del reino del Anticristo en la Tierra y la llegada de un estilo de vida
basado en la teoldégica idea de la creacién del nuevo hombre, o
recordando como el Parlamento poseia la mision designada por Dios de
liberar al pueblo inglés de la esclavitud e instaurar el gobierno recto por
excelencia.?

Repito, no se trata del tema que busco examinar en este articulo.
Pero marco que las argumentaciones de los levellers no se apoyarian
tanto en la vuelta a la romanidad clasica (estan lejos de ser similares a
un Harrington), sino principalmente en justificaciones teolégicas (ya
sea para justificar los derechos naturales de los individuos o para
profetizar una revolucién milenarista) y a lo sumo en el common law.
El problema es que esta “aclaraciéon” no nos serviria para indagar mas
sagazmente la relacién con el pensamiento hobbessiano. Més bien lo
contrario. Tanto las justificaciones teolégicas como la apelacién a la
tradicién serian premisas que Hobbes no aceptaria para fundamentar
lo politico, dado que en principio éstas fueron las argumentaciones que
llevaron al fracaso de los gobiernos en el pasado.®® Respecto de este
problema, sumé un detalle mas que no resulta menor. Otro de los
fundamentos para la rebelién frente al monarca que aparece en los
textos de los levellers se relaciona con el mito normando. Se trata de
una especie de teoria que pululaba en la Inglaterra del siglo XVII, la cual

36 Foxley, op. cit., pp. 1 y91. Debe marcarse de todas formas que esta perspectiva es
criticada por otros investigadores (Iain Hampsher-Monk, “The Political Theory of the
Levellers: Putney, Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, 1976, pp. 412—
413.

37 Las citas aqui son innumerables. Véanse s6lo a modo de ejemplo los siguientes textos:
William Thompson, “England's Standard Advanced”, en The concise encyclopedia of the
revolutions and wars of England, Scotland, and Ireland, 1639-1660 (Stephen C. Manganiello
ed). Lanham: Scarecrow Press, 2004, p. 189; John Lilburne, Comne out of her ny people or
an answer to the questions of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639, p. 3; John Lilburne, “The
petition of 11 September 1648”, en Cobbett's parliamentary history of England (William
Cobbett ed.), Londres: T. C. Hansard. R. Bagshaw, 1806-1812, p. 1007; William Walwyn,
The power of love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643, pp. 12-14; William Walwyn, A whisper in the
eare of Mr. Thomas Edwards minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646, pp. 14-15); William
Walwyn, “Gold tried in the fire”, en Sharp, op. cit., p. 84.

38 Robert Kraynak, “Hobbes's Behemoth and the Argument for Absolutism”, The American
Political Science Review, 76, 4, 1982, p. 840.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 23



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

exponia en breves palabras que desde la conquista de Guillermo el
normando alla por el siglo XI, el pueblo inglés venia siendo sojuzgado
bajo un régimen de servidumbre y esclavitud. En este marco existen
panfletos de levellers que mencionan como el sistema politico,
institucional, juridico, cultural y hasta religioso, fue una creacién de los
normandos para dominar a los verdaderos ingleses, y por ende la
rebelion frente al monarca es interpretada como un llamado divino para
liberarse de este yugo que duré por casi seis siglos.* Esto acarrea un
nuevo problema con Hobbes, dado que existen estudios actuales que
explicitan el peligro que este autor exponia respecto de cualquier tipo
de teoria politica que busque usar la historia para justificar un accionar
particular o un sistema institucional.*® En una misma linea, otros
apuntan al hecho de que Hobbes no presta mucha atencién a eventos
como la misma conquista normanda, porque creia que una verdadera
teoria politica no podia fundarse en la historia, més alla de la opinién
que este autor podia tener sobre ese hecho particular.*! Es cierto que en
Leviathan refiere puntualmente a Guillermo el Conquistador, en un
relato bastante aséptico que indica cémo habitantes de pueblos
vencidos pueden llegar a recibir tierras por parte de los vencedores,
confirmando que atin asi, la legitimidad de dicha posesién sigue siendo
una consecuencia de la distribucién que realizan los vencedores.* Sin

39 Véanse especialmente los siguientes textos: Richard Overton, A remonstrance of many
thousand citizens, en Sharp, op. cit., p. 45; John Lilburne, Regall tyrannie discovered...,
EEBO, 59:E370 (12), 1647, pp. 14-15. El tema resulta interesante porque esta justificacion
en parte seria contradictoria con aquella que los levellers presentan al fundar sus
propuestas politicas en el common law, y de hecho existen textos de estos publicistas en
donde explicitamente se perfila al sistema juridico inglés, y atin a la Carta Magna, como
parte de este sistema esclavizante de los normandos (William Walwyn, Englands
lamentable slaverie, EEBO, 50:E304 (19), 1645, pp. 3-4; Overton, A remonstrance of many
thousand citizens, op. cit., p. 47). Existen investigaciones de las ultimas décadas que
analizan en particular esta problematica en los levellers (Henry Brailsford, The Levellers
and the English revolution. Stanford: Stanford University Press, 1961, pp. 535-536; Nicolas
Kwiatkowski, Historia, progreso y ciencia: Textos e imdgenes en Inglaterra. 1580-1640.
Buenos Aires: Mifio y Davila, 2009, pp. 331-332; Christopher Hill, Puritanism and
revolution: Studies in interpretation of the English revolution of the 17th century. Nueva York:
St. Martin's Press, 1997, pp. 79-83; Roger Lockyer, Tudor and Stuart Britain, 1485-1714.
Londres/Nueva York: Routledge, 2013, pp. 359-361; Martin Dzelzainis, “History and
Ideology: Milton, the Levellers, and the Council of State in 1649”, Huntington Library
Quarterly, 68, 2005, pp. 280-283).

0 Fritz Levy, “The background of Hobbes's Behemoth”, en The historical imagination in
early modern Britain (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds.), Cambridge: Woodrow
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 247-248 y 265; Wooton, op.
cit., p. 247.

# Deborah Baumgold, “When Hobbes needed history”, en Hobbes and History (G.A.J.
Rogers y Tom Sorell eds.), Londres / Nueva York: Routledge, 2000, p. 27.

“2Thomas Hobbes, Leviathan. Orford: Clarendon Press, 2012, volume 2, p.388. Casualmente
(v no tan casualmente, si se recuerda su relacién con el pensamiento hobbessiano), Carl
Schmitt tiene una referencia similar respecto de Guillermo, en base a la relevancia del

24 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

duda los levellers no acordarian con esta “aséptica” referencia de
Hobbes respecto de la violencia como inicio de un derecho de
propiedad. Pero aqui me interesa marcar principalmente otro punto, y
es que Hobbes no tendria que vilipendiar a los levellers por romanistas
ni por universitarios que usan a los antiguos clasicos (los levellers
estaban muy lejos de pertenecer a este mundo), pero si los podria haber
juzgado fuertemente por ser puritanos milenaristas o simples
prestidigitadores que usan a la historia como método para fundamentar
proyectos politicos.

Hasta aqui sigo sin cumplir mi promesa. Pareciera que los levellers
y Hobbes no podrian congeniar en nada. Sin embargo, expondré a
continuacién una serie de tépicos mediante los cuales veremos cémo
paradéjicamente usan un lenguaje y hasta un método de argumentacién
muy parecidos. Quizds el punto en que a simple vista se
complementarian es en la fundamentacién de la teoria politica bajo una
perspectiva contractualista. Como lo indica uno de sus mas famosos
documentos, todo el proyecto institucional de los levellers se basa
justamente en la concepcién de un Agreement. En estos autores todo
poder se sustenta es una especie de acuerdo que los ingleses, como
hombres libres, deberian llevar a cabo, planteindolo en ciertos
momentos como un instrumento que deberia haberse llevado a la
practica de manera explicita. También podria apuntarse a las visiones
que tienen sobre la igualdad natural entre los hombres, tema que
también los conectaria a Hobbes, aunque por razones distintas, dado
que la gran justificacién que usaban estos puritanos se basaba en la
interpretacién de la igualdad derivada de los textos biblicos. Pero no
querria detenerme en estos puntos, porque ademds varias de estas
cuestiones ligadas al contractualismo de los levellers ya estan
suficientemente estudiadas por el estado del arte. Quisiera por el
contrario enfocarme en otra serie de puntos que no fueron estudiados
en profundidad, y que ademas se relacionan con aquello que venimos
tratando sobre el problema de la influencia romanista.

El primer item al cual deseo hacer referencia es justamente la
visién que los levellers poseian sobre lo romano, mas alla de esa
supuesta admiracién que surgia de algunos textos y que permite a
historiadores actuales emparentarlos con un republicanismo clésico. Si
se indaga mas profundamente en varias de las obras publicadas por
estos puritanos, nos encontraremos por el contrario con un fuerte
desprecio hacia todo aquello que de alguna manera esté relacionado con
la antigua Roma o por lo menos con la cultura latina. Y aqui
paradéjicamente, podremos encontrar en estos autores lineas que

primer paso de toma de la tierra como “acto primitivo que establece un derecho” y del cual
surge luego el sistema juridico-econémico (EI nomos de la tierra. Buenos Aires: Struhart &
Cia., 2005, pp. 24-25y 61).

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 25



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

tranquilamente podrian analogarse con aquello que Hobbes dice en
varias de sus obras y en especial en el Behemoth.

Un primer ejemplo aparece en el cierto desprecio que por
momentos los levellers proyectan sobre la cultura latina. Un caso claro
se da cuando critican fuertemente la practica existente en la Inglaterra
de la época de promulgar las leyes en francés y en latin.*® Es cierto que
esta propuesta no refiere directamente a un odio hacia el clasicismo
romano antiguo, sino que mas bien est4 inscrita justamente en aquello
que podria denominarse como un cierto sentido republicano de la vida
politica, dado que estiman que la legislacién deberia estar promulgada
en inglés para el conocimiento del ciudadano comtun. Sin embargo, el
punto no es menor porque ademdas se compagina con el menosprecio
del latin y otras lenguas clasicas como forma de entender mejor la
realidad. Esto puede apreciarse por ejemplo en la figura de William
Walwyn, quien explicitamente refiere que el conocimiento de estas
lenguas no es en absoluto necesario para la comprensién de cuestiones
importantes para la vida de todo buen cristiano.* Si lo comparamos con
Hobbes, podria citarse el siguiente parrafo que aparece en el Behemoth:

En lo concerniente a las lenguas latina, griega y hebrea, en algiin
momento fueron provechosas o hasta necesarias (para la deteccién
del fraude romano y para la expulsién del poder romano), pero
ahora que eso fue realizado, y que tenemos la Escritura en inglés,
y también la prédica en inglés, no veo ninguna necesidad del griego,
el latin o el hebreo.®

Hobbes relaciona la problematica estrictamente con la cuestion politica
del poder papal, hecho que también lo acerca a lo planteado por los
levellers, dada que gran parte de esa critica de personajes como Walwyn
también estd relacionada al monopolio de las interpretaciones del
dogma que criticaban en la Iglesia Catélica y en la Anglicana.

Otro caso interesante surge con la misma figura de Maquiavelo.
Debe marcarse que estudios actuales delinean que las lecturas del
florentino recién se dieron en figuras como Lilburne hacia 1650,% es
decir, cuando ya los ideales de este personaje estaban mas que
formados. Por otro lado, este Maquiavelo que supuestamente era
tomado por estos puritanos como base para sus tesis republicanas, en

5 Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and vindicated..., op. cit.,
Proeme; Richard Overton, An appeale from the degenerate representative body the Commons
of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398 (28), 1647, p. 35.; John Lilburne, The
young men's and the apprentices' outcry, en Sharp, op. cit., p. 197.

+ William Walwyn, Walwyns just defence against the aspertions cast upon him in a late un-
Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO, 1370:16, 1649, pp. 9-10.

+ Hobbes, op. cit., p. 114.

# Peter Richards, John Lilburne (1615-1617): English Libertarian. Londres: Libertarian
Alliance, 2008, p. 16.

26 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

varios de sus textos aparece por el contrario bajo figuraciones
peyorativas. Por ejemplo, Walwyn escribe un texto satirico en donde
reproduce un imaginario didlogo entre un conocido presbiteriano de la
época y Magquiavelo, mediante el cual este ultimo le da consejos al
primero sobre cémo perseguir y dividir al pueblo inglés.*” En otras
ocasiones el término “maquiavélico” aparece en las tipicas referencias a
un accionar politico perverso alejado de la moral.*® En esta misma linea,
Overton llega a usar el término asociandolo a la politica de los jesuitas
y los presbiterianos, como forma de criticar a politicos que después de
la guerra civil no hicieron mucho para instaurar la paz y el verdadero
gobierno de la rectitud.*® Finalmente, el término aparece en ocasiones
emparentado directamente al ateismo.>

Vayamos a otro punto que en el estado del arte sobre los levellers
suele estudiarse bajo la historia politica pero no bajo la filosofia politica.
Me refiero a la problematica de la enemistad, por momentos entendida
en un sentido absoluto. Me interesa describir aqui este tema porque
muchas de las personas e instituciones que los levellers describen como
enemigos absolutos, y que sirven para moldear sus teorias (de alli la
filosofia politica), estan de alguna manera relacionados con la
romanidad. Ejemplo de ello lo podemos encontrar en el odio acérrimo
que los levellers proyectan sobre las universidades. Estos puritanos
enfocan el problema principalmente respecto de aquello que describen
como el monopolio de la verdad, particularmente en temas religiosos.
Las universidades asi son presentadas como perversas corporaciones
que impiden el bienestar del pueblo, proyectando tesis absurdas sobre
el gobierno y en apoyo a la tirania.’! De mas estaria marcar la similitud
con algunos argumentos que Hobbes arguye en el Behemoth, y que ya
analizamos respecto de cémo los miembros de las Universidades
confunden al pueblo con sus teorias y lo incitan hacia la rebelién.
Nuevamente debemos marcar que, a diferencia de Hobbes, los levellers
no enfocan el problema centralmente en la cuestién del orden, pero el
trasfondo del odio a las universidades por momentos se complementa

7 William Walwyn, An antidote against Master Edwards his old and new poyson, Farmington
Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646/2005, pp. 6-9.

s William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, EEBO,
58:E359 (8), 1646, p. 16; Lilburne, The legall fundamentall liberties..., op. cit., p. 35; John
Lilburne, The poore mans cry, EEBO, 1604:08, 1639, p. 12; John Lilburne, The ivglers
discovered: in two letters writ by Lievt. Col. John Lilburne, EEBO, 65:E409 (22), 1647, p. 1;
John Lilburne, lonahs cry out of the whales belly, EEBO, 63:E400 (5), 1647, p. 12.

# Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, 47:E286 (15), 1645, pp. 12-13; Richard
Overton, Martin's eccho: or A remonstrance, from His Holinesse reverend young Martin Mar-
Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645, pp. 16-20.

5 John Lilburne, As you were..., op. cit., pp. 4, 15y 26.
51 Walwyn, The power of love, op. cit., pp. 45-46.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 27



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

bastante bien. Otro ejemplo de esta tendencia puede encontrarse en
Overton, quien critica justamente a los universitarios a través de textos
satiricos arguyendo cémo con sus conocimientos de lenguas y ciencias
terminan sofisticamente implantando falsas ideas en el pueblo.*? Esto
se enmarca en una idea general dentro de varios levellers de que la
verdad no necesita ser descubierta a través de complejidades tipicas del
mundo universitario.>® Aquello que méas me interesa marcar es que, ni
en los levellers ni en Hobbes, el clasicismo romano es un fundamento
propicio para la politica, ya sea para la manutencioén del orden o para
asegurar el bien del pueblo. Més bien todo lo contrario. Recuérdese por
dltimo que el mundo universitario es pintado por todos ellos muchas
veces en relacion con el catolicismo, es decir, con la iglesia que tiene
como uno de sus adjetivos a la palabra “romana”.

Algo similar ocurre con los presbiterianos. Ya estuvimos viendo
que los levellers eran fuertemente criticos de esta confesién religiosa
proveniente de Escocia, y existen investigaciones que hasta llegan a
aseverar que el mismo origen de los levellers como grupo politico se
debe principalmente a la afrenta que ciertos movimientos puritanos
llevaron a cabo frente a los presbiterianos que habian tomado el control
del parlamento después de la victoria frente al rey en la primera parte
de la guerra civil.** En este sentido, recordemos que también Hobbes en
el Behemoth posee numerosos parrafos de critica a los presbiterianos.
Es cierto, Hobbes apunta nuevamente al problema de la rebelién y el
orden, y en cambio los levellers se enemistaron principalmente por ser
promotores de la tolerancia religiosa frente al intento de los
presbiterianos de imponer una iglesia oficial con caracteristicas
similares a las que ellos venian desarrollando en distintas partes de
Escocia, cuestion que era muy criticada por varios sectores dentro de
Inglaterra. Mas alla de esta diferencia, me interesa marcar algo que los
levellers enfatizan respecto de los presbiterianos y que en cierto sentido
Hobbes estaria de acuerdo. La cuestién refiere a la recreacién de un
poder religioso institucionalizado que pueda oponerse al poder politico.
En varias ocasiones los levellers marcan que los presbiterianos, a través
de instituciones como la conocida asamblea de los divines, terminaban
creando un falso y perverso contrapoder que impedia a los gobiernos

2 Richard Overton, The araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276 (23), 1645,
introduction.

35 William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, op. cit.,
p- 12; Richard Overton, The ordinance for tythes dismounted, Thomson Gale, 2005;
Goldsmiths'-Kress no. 00918.9; Wing 0632; OCLC, 20884778, 1646, p. 24.

# Rees, op. cit., cap. 7; Philip Baker, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington
Library Quarterly, 76,2013, p. 566; Edmund Morgan, La invencién del pueblo. Buenos Aires:
Siglo XXI, 2006, p. 70.

55 Philip Edwards, The making of the modern English state, 1460-1660. Basingstoke:
Palgrave, 2001, p. 342.

28 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

legitimos realizar su trabajo para el bien del pueblo.*® En base a esta
cuestion, los levellers terminan en varias ocasiones arguyendo que los
presbiterianos se asemejan a los catélicos, denomindndolos como una
popish innovation o como un movimiento analogo a los jesuitas.>” Aqui
deseo remarcar nuevamente una conexiéon con Hobbes, dado que
también él en el Behemoth recrea la conexién entre los presbiterianos y
los catélicos.?® Uno aqui podria alegar que tanto los levellers como
Hobbes estan proponiendo la vuelta a una idea clasica de lo politico en
donde lo religioso no se presenta como un contrapoder
institucionalizado, y en este sentido una vuelta a la Roma clésica podria
convertirse en un interesante antidoto frente a ese agustinismo politico
que se fue desarrollando durante el Medioevo. Ahora bien, existe un
pequerio detalle respecto de esta posible tesis: ni los levellers ni Hobbes
utilizan ejemplos de la Roma clasica, o de una supuesta tradicién
republicana basada en la romanidad, para justificar esta critica a que
una institucién religiosa pueda controlar a los legitimos poderes
politicos.

Seguidamente, me gustaria marcar dos cuestiones que volverian a
unir a levellers y Hobbes en la vereda opuesta al supuesto renacimiento
de la romanidad clésica. Son dos tépicos que de alguna manera estian
en el corazén de aquello que habia sido no solo la estructura
institucional de la antigua Reptiblica Romana, sino también una
manera particular de encarar el fenémeno politico. El primero de estos
puntos esta relacionado con los presbiterianos y el problema de los
contrapoderes. Se trata de la teoria del gobierno mixto. Cualquiera que
intente vislumbrar en un intelectual algin indicio de influencias
romanistas no podria dejar de tratar esta cuestién. Y aqui aparece el
punto que me interesa describir. Tanto Hobbes como los levellers son
fuertemente criticos de cualquier idea de gobierno mixto. Obviamente
estos ingleses apuntaban la problematica pensando en gran parte, como
veremos a continuacién, en los problemas que generaba Ila

6 John Lilburne, Plaine truth without feare or flattery, or, A true discovery of the
unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO, 63:E400 (5), 1647, pp. 5-8; John
Lilburne, The opressed mans opressions declared: or, An epistle written by Lieut. Col. John
Lilburn, EEBO, 766:32, 1647, pp. 31-32; John Lilburne, Rash oaths unwarrantable: and the
breaking of them as inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647, pp. 13-16; Richard Overton,
The nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290 (17), 1645, p. 3; William Walwyn, The
compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14, 1644, pp. 21-23; Overton, Richard, Divine
observations upon the London-ministers letter against toleration, EEBO, 1079:14,1646, p. 7.
Marco aqui que la misma idea de una asamblea de ancianos por encima del poder politico
podia considerarse como una especie de tirania, recreando una conexién con los ideales
del republicanismo (Michael Winship, “Godly Republicanism and the Origins of the
Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, 2006, pp. 432-434.)

57 Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, op. cit., p. 19; John Lilburne, Plaine
truth without feare or flattery, op. cit., pp. 3-7.

5 Hobbes, op. cit., p. 180.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 29



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

estructuracién politica institucional de Inglaterra en referencia a las
relaciones que debian existir entre el Rey, los Lores y los Comunes. Sin
embargo, veremos que la manera en qué critican la tesis del contralor
entre poderes puede tener claramente una relacién con esa
caracteristica esencial de la Reptiblica Romana como gobierno mixto.
Como veremos a continuacién, tanto para Hobbes como para los
levellers existfa un gran peligro tanto en un gobierno al estilo de la
polibiana tesis del gobierno mixto romano, como en la estructuracién
del gobierno medieval inglés. El peligro era como se dan en estos
sistemas la divisién de la soberania, el esquema de la decisién politica y
el problema de la obediencia.

En el caso de Hobbes esto resulta un tema ya bastante estudiado.
Recuérdese por caso que ya en su Elements of Law citaba a Bodin para
criticar al gobierno mixto y la soberania dividida,*® cuestiéon que
reaparece explicitamente en el Leviathan. Pero veamos aqui cémo lo
describe en el Behemoth. La siguiente cita expone claramente la
cuestién:

¢Cémo entonces un Rey puede disponer su deber como
corresponde, o el subdito saber cuél de sus amos debe obedecer?
Porque aqui hay manifiestamente dos poderes, que, en el caso de
no concordar, no pueden ser ambos obedecidos.®

La problematica del gobierno mixto en Hobbes es un tema complejo que
requeriria de toda otra investigacién especifica. No me interesa aqui
elaborarlo, sino simplemente marcar, a través de citas como la expuesta,
que Hobbes nunca podria congeniar con la idea de gobierno mixto al
estilo polibiano porque, segin su visién de lo politico, esto llevaria
indefectiblemente al caos, la anarquia, o por supuesto al estado de
naturaleza. Recordemos que el Behemoth no es un texto tan sistematico
como otros del autor, y por ello acéa las ideas son expresadas de manera
mucho mas simple. Sin embargo, el meollo del problema es el mismo.
Hobbes lo explicita claramente en esa cita. Su obsesién principal es la
cuestion de la obediencia, la cual esta intimamente ligada a la necesidad
de la indivisibilidad de la soberania. Recuérdese, él en este texto esta
criticando los problemas que pueden surgir de una diferencia de
opiniones (o visiones) entre el rey y el Parlamento, que fue justamente
lo que sucedié en la década de 1640. Pero lo mismo podria aplicarse a
la idea del gobierno mixto en la Republica romana. La existencia de
varios poderes, supuestamente iguales entre si, y de cuya articulacién
debe surgir la decision politica expresada a través de la legislacion, para
Hobbes es simplemente un sinsentido. Y para este intelectual inglés, por
lo menos en este texto, lo mas ilégico del asunto no se proyecta en la

% Baumgold, op. cit., p. 25.
s Hobbes, op. cit., p. 94.

30 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

dificultad que podria surgir al momento de que los distintos poderes
necesiten acordar en ciertas politicas, sino en una cuestion mucho mas
simple y que era su gran obsesién detras de esta obra. ¢Qué haran los
subditos si esos poderes no pueden acordar entre si? En lenguaje
schmittiano, la gran cuestiéon para Hobbes es que los subditos deben
tener bien en claro quién es el poder que toma las decisiones en tltima
instancia, a fin de que puedan cumplir su rol de obediencia como
stubditos de manera correcta y asi mantener el orden social. Lo que esta
diciendo Hobbes es que la guerra civil surgié por este preciso motivo.
De alli la critica a lo que denomina como una “mixarquia”, una
monarquia mixta, que seguin este autor “no es sino pura anarquia”.®!

Aquello que me interesa marcar es que en los levellers puede
encontrarse una visién similar. Estos publicistas son fuertemente
criticos de la idea de gobierno mixto. Esto tiene un trasfondo ligado a
las bases ideoldgicas de sus proyectos politicos, y parte del estado del
arte actual hace hincapié en esta perspectiva. Por ejemplo, se referencia
que el gobierno mixto seria un contrasentido porque pervertiria la
esencia misma de la soberania popular que ellos estarian proponiendo.
Recuérdese que su proyecto politico se centraba en el poder del pueblo
y, a nivel institucional, en la supremacia de la Camara de los Comunes
formada por los representantes de ese pueblo (usan exactamente esa
terminologia). El pueblo no puede compartir la soberania con otras
instituciones.®? Una estructuraciéon que implique que el rey o la Camara
de los Lores impidan a la Camara de los Comunes promulgar una ley
seria a la vez una afrenta al nticleo del sistema, y una vuelta al pasado
esclavizador. De hecho, en varias ocasiones describen al rey y a los lores
como descendientes de los normandos que habfan subyugado al
verdadero pueblo inglés, cuya representacién se da exclusivamente en
la Camara de los Comunes. En este marco, para citar sélo algunos
ejemplos, Overton presenta a la CaAmara de los Comunes como la “mas
alta suprema autoridad”, que representa a todo el reino.® En un sentido
similar, y yendo en contra de aquello que hoy considerariamos la
necesidad de que el Poder Judicial sea parte de este esquema de divisién
y contralor del poder, Lilburne expone que la Camara de los Comunes
es “la mas alta Corte de Justicia (Court of Judicature)”, a la cual deben
subordinarse todos los habitantes.®

Pero aquello que me interesa puntualizar es cémo los levellers,
ademas de esta cuestion, critican al gobierno mixto por un motivo
similar al postulado por Hobbes. Para estos puritanos, el gran problema
de esta estructuracién politica son las consecuencias que acarrea el

61 Hobbes, op. cit., p. 135.
52 Para esta cuestion véase Fernandez Llebrez, op. cit., p. 42; Foxley, op. cit., pp. 42y 219.
65 Richard Overton, An arrow against all tyrants, en Sharp, op. cit., p. 62.

6+ Lilburne, Regall tyrannie discovered, op. cit., p. 47.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 31



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

desacuerdo entre los distintos poderes o instituciones. Obviamente los
levellers lo plantean en principio no tanto en torno al problema de la
obediencia (recuérdese que ellos estaban resistiendo a un régimen), sino
mas en torno a ideas superadoras como la libertad. Nétese el siguiente
texto: “[es] imposible para nosotros creer que puede ser consistente con
la seguridad o la libertad de la nacién el ser gobernada por tres o dos
poderes supremos, especialmente cuando la experiencia ha probado que
suelen diferir en sus juicios en lo concerniente a la libertad.”® La
diferencia con Hobbes no es menor. A Lilburne le preocupa mas la
defensa de la verdadera libertad que el problema de la obediencia. Pero
el fondo de la cuestién es el mismo. ¢Qué sucede cuando los distintos
poderes no poseen una idea comun sobre qué legislar? Mas alla de la
diferencia, en los levellers tampoco faltan citas que hagan referencia
también al problema de la obediencia. Nétese este parrafo:

Que haya tres o dos Estados igualmente supremos es una absurda
nulidad en el gobierno, porque admitase que dos de ellos acuerdan
y no el tercero, entonces no habra ningin procedimiento ni
determinacién... admitase que ninguno de los tres acuerdan entre
si, entonces nada podra llevarse a cabo, lo cual en un gobierno es
algo ridiculo de imaginar [...] que el Reino sea gobernado por el
Rey, los Lores y los Comunes, es un acertijo que ningtin hombre
entiende.®

El texto puede resultar curioso viniendo de William Walwyn, uno de los
levellers que es especialmente ponderado por sus propuestas de
tolerancia religiosa y defensa de la libertad. Sin que esto sea excluyente,
aqui este publicista estd haciendo referencia a una cuestion mucho
menos “idealista”. ¢Cémo puede ser eficaz un gobierno? Y la respuesta
que da es que solo puede serlo si el poder emana desde una tnica
instancia. La cita es especialmente elocuente porque, obviamente sin
poseer la sistematicidad de un gran pensador como Hobbes, refiere una
cuestion que el autor del Leviatdn y el Behemoth no dudaria en aseverar:
un gobierno mixto no es simplemente ineficaz o poco conveniente, es
una completa irracionalidad. Walwyn lo explica de una manera bastante
mas poética, como algo imposible de imaginar al estilo de un acertijo
insoluble, pero el fondo de la cuestiéon es exactamente el mismo. El
verdadero gobierno, reflejo de una correcta racionalidad y l6gica, nunca
podra ser un gobierno mixto.®’

65 Lilburne, The petition of 11 September, op. cit., p. 1007.

66 William Walwyn, The bloody proiect, or a discovery of the new designe, in the present war,
EEBO, 73:E460 (4),1648, p. 9.

67 S6lo a modo anecdoético, podria recordarse que Bodin, en una fraseologia bastante
similar a la de Walwyn, confirmaba que “es imposible, incompatible e inimaginable
combinar monarquia, estado popular y aristocracia” (Jean Bodin, Los seis libros de la
Repuiiblica. Medrid: Tecnos, 1997, p. 89).

32 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Para ir concluyendo me gustaria simplemente mencionar el otro
punto que resulta en gran parte esencial si quisiésemos entender el
fondo de la romanidad, ya no tanto ligado a un tema institucional sino
mas bien a una manera particular de entender el fenémeno politico y la
toma de decisiones. Me refiero a la clasica discusién del actuar politico
como prudencia y en base a la phronesis, La politica como ciencia o la
politica como arte. Varias de las lecturas clasicas de Hobbes lo figuran
como un autor que rompe con el esquema medieval de la politica
subordinada a la moral, no solo con la idea de que el actual politico
deberia respetar ciertos preceptos filoséficos y teoldgicos, sino también
por su critica a la politica como un accionar practico que actia sobre
una realidad que siempre es contingente, en donde el actuar concreto
no se deduce matematicamente. Se trata de una temadtica harto
conocida y que no me propongo elaborar. Esta manera de entender la
politica como prudencia ya esti expresada de manera obvia en los
autores clasicos como Platén y Aristételes. Aquello que aqui me interesa
marcar es que probablemente esta perspectiva era la base de la practica
no solo politica sino también juridica durante la Republica romana.
Quizas un ejemplo claro de ello se daba en el actuar del pretor, como un
magistrado que no se limitaba simplemente a aplicar la ley, sino que
poseia funciones particulares para interpretarla cuando él entendia que
el sistema no proveia de soluciones a casos concretos, teniendo como
consecuencia la capacidad de crear una legislacién particular a partir
de sus sentencias. Los edictos del pretor se convertian asi no en una
declaracién o negacién de derechos, sino en un resumen de las acciones
a emprender ante los casos que se presentaran durante su mandato,
hecho que le permitia interponer recursos procesales y extraprocesales
extraordinarios ante lo que él podia considerar como criterios obsoletos
del ius civile o recrear nuevas férmulas ante casos no contemplados en
el derecho.®® El resultado de este particular actuar juridico llevé con el
tiempo al surgimiento de un nuevo tipo de derecho, el conocido como
ius honorarium, basado en estas interpretaciones prudenciales de los
pretores. Segun varios historiados, ésta era una caracteristica esencial
del sistema republicano romano, que marcé una flexibilidad particular
que lo habilitaba a enfrentar crisis politicas y sociales, sin perder la
estabilidad del sistema como tal (por los menos hasta el siglo T ac). Una
flexibilidad del sistema juridico-politico que permitia la posibilidad de
introducir cambios sin la rigidez de una ley fija que ordenase de una vez
por todas las relaciones entre los 6rganos de poder, asegurando el

ss Alfredo Di Pietro y Angel Enrique Lapieza Elli, Manual de derecho romano. Buenos Aires:
Depalma, 1995, pp. 10 y 80.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 33



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

correcto intercambio entre tradiciones, leyes escritas y nuevas
convenciones.®

Aqui el problema que surge es que serfa bastante dificil de
compatibilizar esta manera de enfocar lo politico y lo juridico desde la
perspectiva de Hobbes. Si bien hay investigadores que argumentan que
justamente en el Behemoth podria encontrarse un Hobbes que se acerca
a esta idea del accionar politico como arte, estos mismos estudios
matizan fuertemente la hipétesis.” Y aqui volvemos a la eterna
discusién sobre el valor que puede tener la historia como maestra de
vida para la politica. Cuando Hobbes usa ejemplos histéricos para
referirse al accionar politico, lo hace para hablar de cuestiones
especificas predefinidas por él mismo, como por ejemplo aquello que se
requiere para enfrentar posibles revueltas. Y ain en estos casos, no se
tratarfa de una prudencia basada en las virtudes como se entendian en
la teoria clasica medieval, sino més bien el aceptar el uso de ciertas
estrategias para consolidar el poder. Otro ejemplo que podria
mencionarse es respecto del tema que menciona el ya citado Jimenez
Colodrero respecto del Hobbes que refiere a la figura de Augusto.”' Esta
indagacion en la historia no esta predispuesta en el marco de un arte
politico que aprende de la historia para actuar de manera prudencial en
un mundo contingente y basandose en los preceptos del derecho natural
y la ley divina (Santo Tomas de Aquino dixit), sino s6lo como un caso
para mostrar una idea que ya esta previamente sistematizada.

En este marco y respecto de esta problematica, los levellers
apuntarian a premisas similares. Si bien los textos de estos publicistas
no tratan la cuestién de manera especifica, podemos derivarlo (sin
demasiada dificultad) de algunas premisas basicas de su ideario.
Piénsese por ejemplo en su afrenta al poder de los monarcas absolutos.
La idea de que un magistrado, como lo era el pretor romano, pudiese
tener la capacidad de reinterpretar la ley para definir cursos de accién
supuestamente no previstos por el sistema juridico, seria para los
levellers un claro ejemplo de ese “libre accionar” que los monarcas
pretendian tener (recuérdese el titulo de la famosa obra de Jacobo I). Es
elocuente en este sentido el Vox plebis de Overton, texto que antes
habiamos citado como ejemplo de su romanidad, en donde insta a
someterse a las leyes porque, caso contrario, los ingleses caeran en una
“infecciosa enfermedad para el Estado, [basada] en un poder arbitrario,

% John North, “The Constitution of the Roman Republic", en A Companion to Roman
Republic (Nathan Rosenstein y Fritz Morstein-Marx eds.), Pondichery: Blackwell, 2006, p.
273.; Corey Brennan, "Power and Process under the Republican Constitution", en The
Cambridge Companion to the Roman Republic (Harriet Flower ed.), Cambridge: Cambridge
University Press, 2004, p. 32.

0 Adam Yoksas, “Strategy as enough: statesmanship as the peacemaker in Hobbes's
Behemoth", History of Political Thought, 34, 2, 2013, pp. 229 y 250.

71 Jimenez Colodrero, op. cit., p. 92.

34 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

y un gobierno discrecional, que en los tiempos de la prerrogativa era
falsamente llamado la manera prudencial”.”? Si bien dije que los
levellers no trataron puntualmente esta tematica de la prudencia, esta
frase deja bien en claro su forma de pensar. Ademas, estos publicistas
nunca permitirian a la monarquia (ya sea el rey o cualquiera de sus
magistrados) tal capacidad de accién, si se recuerda que eran los
descendientes de los malvados normandos. Criticas analogas fueron
expuestas no sélo hacia la monarquia de los Estuardo, sino también
para el gobierno que comenzé a consolidarse a partir de 1649 bajo la
égida de Cromwell, arguyendo que cualquier tipo de gobierno
personalista (ya sea el del rey o el de un general) termina en la opresién
del pueblo.” Bajo esta misma linea, hay otro punto que sirve de ejemplo.
En un momento dentro de la conflictiva época de la guerra civil y
posterior revolucién, los levellers llegaron a aceptar la monarquia, y de
hecho tuvieron contactos con sectores realistas después de la segunda
guerra civil.” Esta especie de extrafia alianza pudo tener distintas
explicaciones, entre las cuales estd aquella que dice que de hecho no
existi6 y que fue sélo un mito recreado por el Rump Parliament
controlado por Cromwell.”” Mas allda de las explicaciones
historiograficas, aquello que resulta vital es entender que los levellers
podrian haber aceptado a un rey (atin un Estuardo), pero siempre y
cuando se subordinase al ideal de soberania popular, al texto concreto
del Agreement y a las leyes que la Camara de los Comunes vaya
promulgando.”™ Un segundo ejemplo lo tenemos con la figura de los
tribunales. En la historia inglesa quizas pueda ser dificil encontrar algo
parecido al pretor romano, pero si existian los tribunales que en
ocasiones podian tener una forma de actuar anéloga, en base a la
cuestion de la reinterpretacién de la ley. La respuesta de los levellers no
seria demasiado distinta. Los jueces eran parte de ese grupo, junto con
las universidades, las corporaciones y los abogados, que habian
implantado durante siglos el régimen esclavizante de los normandos y

72 Overton, Vox plebis, op. cit., pp. 60-63.

75 William Thompson, England's Standard Advanced, op. cit., p. 189; John Lilburne,
England's new chains discovered, en Sharp, op. cit., p. 154; John Lilburne, The second part
of England’s New Chains Discovered, EEBO, 2534:4, 1649, pp. 17-18.

" David Wootton, “Leveller democracy and the Puritan Revolution”, en The Cambridge
history of political thought, 1450-1700 (J. H. Burns y Mark Goldie eds.), Cambridge:
Cambridge University Press, 2008, p. 421; Zagorin, op. cit., p. 38.

75 Jason Peacey, “Print and principals: John Lilburne, civil war radicalism, and the Low
Countries”, en John Lilburne and the Levellers (John Rees ed.), Londres / Nueva York:
Routledge Taylor & Francis Group, 2018, pp. 79-80 y 90.

6 John Lilburne, To all the affectors and approvers in England, EEBO, 2050:31, 1649, p. §;
Lilburne, The legall fundamentall liberties..., op. cit., p.57.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 35



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

que en varios textos asocian a lo demoniaco.” ;Cémo podria permitirse
a aquello que estos puritanos consideraban como retofios del demonio
la capacidad de reinterpretar la ley para recrear un nuevo derecho?
Como sucedié con otros puntos, probablemente Hobbes y los levellers
no encaran esta cuestién bajo las mismas premisas y sin tener los
mismos objetivos, pero el fondo tiene un nticleo comun. Y ese ntcleo
parece estar lejos de la practica politica (y juridica) que se desarrollaba
en la Repuiblica Romana.

Conclusiones

Este trabajo tuvo un humilde objetivo que era examinar una obra
particular (y poco estudiada) de un autor tan importante como Thomas
Hobbes. Resulta muy dificil postular algo nuevo sobre este tipo de
clasicos. El articulo intent6 presentar una mayor originalidad y brindar
algiin aporte, principalmente estudiando a Hobbes bajo tres ejes. En
primer lugar, enfocandose en una obra que durante muchos siglos fue
casi desconocida, y que recién en las tltimas décadas comenz6 a llamar
la atencién de algunos investigadores (y atn asi, las publicaciones sobre
el Behemoth son desproporcionadamente menos que las habidas para
otras obras de Hobbes). Segundo, el objetivo se centraba en comparar
algunas ideas que Hobbes desarrolla esta obra con las obras politicas de
los levellers, grupo que tiene una importante literatura de investigacién
en el ambito de la historiografia inglesa y que en las dltimas décadas fue
ponderado como pionero en importantes tematicas enmarcadas en las
tradiciones liberales, republicanas y hasta constitucionales. En tercer
lugar, el andlisis comparativo entre estos autores se centré en cémo los
mismos encaraban la recepcién del republicanismo clasico romano,
siendo la problematica de la recepcién de los clasicos en la modernidad
temprana un tema que esti cobrando cada vez mayor vigor entre
historiadores y politélogos.

Siempre cref que las conclusiones no deben postular nada que no
haya sido explicado en el desarrollo propio del trabajo. Por eso me
limito a marcar solo dos cuestiones que se extraen de este trabajo
comparativo entre las ideas de Hobbes y los levellers.

El primer punto refiere al hilo conductor de este trabajo, el
problema de cémo los clasicos grecolatinos, y particularmente la
tradiciéon del republicanismo romano, influyeron (o no) en autores
enmarcados dentro de la filosofia y teorfa politica moderna. Las
distintas aristas que mostré respecto de cémo Hobbes y los levellers
trataban esta cuestion me lleva en cierto sentido a bregar por una cierta

77 Véase como ejemplo los siguientes textos: VVAA, The gallant rights, Christian priviledges,
solemn institutions of the sea-green order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648, p. 1; John Lilburne,
A true relation of the materiall passages of Lieut. Col. Iohn Lilburnes sufferings, EEBO,
53:E324 (9), 1646, p. 6; William Walwyn, Tyranipocrit, discovered with his wiles, wherewith
he vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649, p. 50.

36 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

moderacién. Variadas investigaciones actuales, tanto a nivel nacional
como internacional, parecen estar un tanto obsesionadas con una
especie de intento de “republicanizar” los origenes de la teoria politica
moderna, quizas con el objetivo de desanclar esta teoria de perspectivas
centradas en la conformaciéon del Estado moderno y la soberania
absoluta. En este trabajo cité algunos politélogos e historiadores que
podrian enmarcarse de alguna manera dentro de esta perspectiva. Los
casos de Quentin Skinner, J. G. A. Pocock y Philip Pettit quizas sean los
mas reconocidos. Otro caso interesante en este marco podria ser el de
Maurizio Viroli. Pero también inclui algunos casos de investigadores
menos reconocidos por fuera del ambiente de la historiografia inglesa y
que se dedican mas particularmente a temas especificos sobre la
Revoluciéon Puritana. Aqui podrian citarse los estudios de Rachel
Foxley, Samuel Glover o Fernando Fernandez Llebrez. No quiero pecar
de soberbia y entiendo que este es un tema de suma complejidad. Sin
embargo, analisis como el que intenté desarrollar en este trabajo
deberfan por lo menos matizar estos intentos de revitalizar la presencia
de los clasicos grecolatinos y en particular de la tradicién republicana
romana. Pido que no se malinterprete, no estoy diciendo que no hubo
ningun tipo de influencia. Sélo apunto que en ocasiones esta recepcién
no fue tan vasta, y atin en los casos en que se daba, deberia analizarse
con precision si se trataba simplemente de un uso circunstancial con el
solo objetivo de reforzar ideas que en dltima instancia estaban muy lejos
de la esencia del republicanismo antiguo. Con esta comparacién entre
el Behemoth y la literatura politica de los levellers intenté brindar un
ejemplo de este ultimo punto.

La otra cuestién que simplemente querria mencionar es que este
tipo de estudios comparativos obviamente sirven a nivel historiografico
para conocer mejor el ambiente ideolégico de una época (cercano a lo
que Pocock llamaba el “momento”). Pero mi interés particular estaba
mas enfocado hacia discusiones de teorfa y filosofia politica. Aqui el
trabajo se encuadra en una serie de investigaciones que vengo llevando
a cabo respecto de las bases de las ideas politicas modernas, entre ellas
las ligadas a los origenes del liberalismo y el republicanismo. En este
marco, el andlisis del Behemoth y los levellers se centré en brindar
ciertos soportes sobre como a partir de la temprana Modernidad se fue
gestando una teoria politica que, entre otras bases, se fundamenté en
una profunda enemistad y critica destructiva al pasado medieval, tanto
respecto de la teoria en si como de las estructuras institucionales que se
habian gestado durante siglos. Y aqui es donde paradéjicamente
parecen unirse en una extrafia amistad autores que supuestamente eran
radicalmente opuestos, como Hobbes y los levellers. Nuevamente pido
que no se me malinterprete. No estoy negando las profundas diferencias
que existen entre las teorias de estos intelectuales. Solamente marco que
quizas en el fondo compartian ciertos basamentos ideolégicos que

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 37



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

entiendo deberiamos profundizar si queremos entender parte de la
esencia de la teoria politica moderna.

Referencias bibliograficas

Baker, Philip, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington
Library Quarterly, 76, (2013), pp. 559-587.

Barbour, Reid, English Epicures and Stoics. Ancient Legacies in Early
Stuart Culture, Amherst: University of Massachusetts Press, 1998.

Baumgold, Deborah, “When Hobbes Needed History”, en Hobbes and
History (G.A.J. Rogers y Tom Sorell, eds.), Londres / Nueva York:
Routledge, 2000, pp. 24-42.

Bodin, Jean, Los seis libros de la Repiiblica, Madrid: Tecnos, 1997.

Bouwsma, William J., The Waning of the Renaissance, New Haven: Yale
University Press, 2002.

Brailsford, Henry Noel, The Levellers and the English Revolution,
Stanford: Stanford University Press, 1961.

Brice, Katherine y Lynch, Michael J., The Early Stuarts and the English
Revolution 1603-60, Londres: Hodder Education, 2015.

Brennan, Corey, “Power and Process under the Republican
Constitution”, en The Cambridge Companion to the Roman Republic
(Harriet Flower, ed.), Cambridge: Cambridge University Press,
2004.

Caricchio, Mario, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the
Radical Experience”, en Varieties of Seventeenth- and Early
Eighteenth-Century English Radicalism in Context (Ariel Hessayon,
ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, pp. 69-86.

Di Pietro, Alfredo y Lapieza Elli, Angel Enrique, Manual de derecho
romano, Buenos Aires: Depalma, 1995.

Dzelzainis, Martin, “History and Ideology: Milton, the Levellers, and the

Council of State in 1649”, Huntington Library Quarterly, 68, (2005),
pp. 269-287.

38 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Edwards, Philip, The Making of the Modern English State, 1460-1660,
Basingstoke: Palgrave, 2001.

Fernandez Llebrez, Fernando, “Los levellers y el ‘humanismo radical’:
dentro y fuera del republicanismo”, Foro Interno, 14, (2014), pp.
35-63.

Foxley, Rachel, The Levellers. Radical Political Thought in the English
Revolution, Manchester: Manchester University Press, 2013.

Glover, Samuel Dennis, “The Putney Debates: Popular versus Elitist
Republicanism”, Past & Present, 164, (1999), pp. 47-80.

Hampsher-Monk, Iain, “The Political Theory of the Levellers: Putney,
Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, (1976),
pp. 397-422.

Hill, Christopher, Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation
of the English Revolution of the 17th Century, Nueva York: St.
Martin’s Press, 1997.

Hobbes, Thomas, Leviathan, Oxford: Clarendon Press, 2012.

Hobbes, Thomas, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The
University of Chicago Press, 1990.

Jiménez Colodrero, Andrés, “Hobbes y T4cito: balance y conclusiones”,
en Perspectivas latinoamericanas sobre Hobbes (Maria Liliana
Lukac, comp.), Buenos Aires: Educa, 2008.

Kraynak, Robert, “Hobbes’s Behemoth and the Argument for
Absolutism”, The American Political Science Review, 76, 4, (1982),
pp. 837-847.

Krey, Gary S. de, Following the Levellers: Political and Religious Radicals
in the English Civil War and Revolution, 1645-1649, Londres:
Palgrave Macmillan, 2017.

Kwiatkowski, Nicolas, Historia, progreso y ciencia: Textos e imdgenes en
Inglaterra, 1580-1640, Buenos Aires: Mino y Davila, 2009.

Levy, Fritz, “The Background of Hobbes’s Behemoth”, en The Historical
Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y David
Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center Press y
Cambridge University Press, 2002, pp. 243-266.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 39



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO
Lilburne, John, The Upright Mans Vindication, EEBO, 109:E708 (22),
1653.

Lilburne, John, A Defensive Declaration of Lieut. Col. John Lilburn,
EEBO, 108:E702 (2), 1653.

Lilburne, John, L. Colonel John Lilburns Apologetisch Verhael, EEBO,
101:E659 (30), 1652.

Lilburne, John, As You Were, or, The Lord General Cromwel and the
Grand Officers of the Armie Their Remembrancer, EEBO, 464:1,
1652.

Lilburne, John, To All the Affectors and Approvers in England, EEBO,
2050:31, 1649.

Lilburne, John, The Second Part of England’s New Chains Discovered,
EEBO, 2534:4, 1649.

Lilburne, John, The Legall Fundamentall Liberties of the People of
England Revived, Asserted, and Vindicated, Text Creation
Partnership, 2008-2009; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649.

Lilburne, John, Strength Out of Weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649.

Lilburne, John, A Defiance to Tyrants. Or The Araignment of Two Illegall
Committees, EEBO, 81:E520 (30), 1648.

Lilburne, John, The Peoples Prerogative and Priviledges, Asserted and
Vindicated..., EEBO, 67:E427 (4), 1647.

Lilburne, John, The Opressed Mans Opressions Declared, EEBO, 766:32,
1647.

Lilburne, John, The Ivglers Discovered, EEBO, 65:E409 (22), 1647.

Lilburne, John, Regall Tyrannie Discovered..., EEBO, 59:E370 (12),
1647.

Lilburne, John, Rash Oaths Unwarrantable: and the breaking of them as
inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647.

Lilburne, John, Plaine Truth Without Feare or Flattery or, A true discovery
of the unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO,
63:E400 (5), 1647.

40 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Lilburne, John, Ionahs Cry Out of the Whales Belly, EEBO, 63:E400 (5),
1647.

Lilburne, John, An Anatomy of the Lords Tyranny and Iniustice exercised
upon Lieu. Col. Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of
London, EEBO, 58:E362 (6), 1646.

Lilburne, John, A True Relation of the Materiall Passages of Lieut. Col.
Iohn Lilburnes sufferings , EEBO, 53:E324 (9), 1646.

Lilburne, John, The Poore Mans Cry, EEBO, 1604:08, 1639.

Lilburne, John, Come Out of Her My People or an answer to the questions
of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639.

Lilburne, John, “The Petition of 11 September 1648”, en Cobbett's
Parliamentary History of England (William Cobbett, ed.), Londres:
T. C. Hansard; R. Bagshaw, 1806-1812.

Lilburne, John, “England’s New Chains Discovered”, en The English
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

Lilburne, John, “The Young Men’s and the Apprentices’ Outcry”, en The
English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Lilburne, John; Walwyn, William; Overton, Richard y Prince, Thomas,
“An Agreement of the Free People of England”, en The English
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

Lockyer, Roger, Tudor and Stuart Britain, 14851714, Londres / Nueva
York: Routledge, 2013.

MacGillivray, Royce, “Thomas Hobbes’s History of the English Civil
War. A Study of Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2,
(1970), pp. 179-198.

Morgan, Edmund, La invencién del pueblo, Buenos Aires: Siglo XXI,
2006.

Nenner, Howard, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the
Right of Resistance in Seventeenth-Century England ”, Journal of
British Studies, 48, (2009), pp. 859-870.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 41



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

North, John, “The Constitution of the Roman Republic”, en A
Companion to the Roman Republic (Nathan Rosenstein y Fritz
Morstein-Marx, eds.), Pondichery: Blackwell, 2006.

Overton, Richard, An Appeale from the Degenerate Representative Body
the Commons of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398
(28), 1647.

Overton, Richard, A Sacred Decretal, or Hue and Cry, EEBO, 47:E286
(15), 1645.

Overton, Richard, Martin's Eccho: or A remonstrance, from His Holinesse
reverend young Martin Mar-Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645.

Overton, Richard, The Araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276
(23), 1645.

Overton, Richard, The Nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290
(17), 1645.

Overton, Richard, Divine Observations upon the London-Ministers Letter
Against Toleration, EEBO, 1079:14, 1646.

Overton, Richard, The Commoners Complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646.

Overton, Richard, The Ordinance for Tythes Dismounted, Thomson Gale,
2005; Goldsmiths’-Kress no. 00918.9; Wing 0632; OCLC 20884778,
1646.

Overton, Richard, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646.

Overton, Richard, “A Remonstrance of Many Thousand Citizens”, en
The English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Overton, Richard, “An Arrow Against All Tyrants”, en The English
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

Overton, Richard; Wildman, John; Sexby, Edward y Lilburne, John,
England’s Miserie, and Remedie remedie in a judicious letter from an
utter-barrister to his speciall friend, concerning Leiutenant [sic] Col.
Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645.

42 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Peacey, Jason, “Print and Principals: John Lilburne, Civil War
Radicalism, and the Low Countries”, en John Lilburne and the
Levellers (John Rees, ed.), Londres / Nueva York: Routledge Taylor
& Francis Group, 2018, pp. 79-94.

Pettit, Philip, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas
republicanas (Félix Ovejero, José Luis Marti y Roberto Gargarella,
eds.), Barcelona: Paidos, 2004, pp. 115-136.

Pocock, J.G.A., El momento maquiavélico. El pensamiento politico
florentino y la tradicion republicana atldntica, Madrid: Tecnos,
2002.

Rahe, Paul, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and
Orders in Early Modern Political Thought, Chapel Hill / Londres: The
University of North Carolina Press (Kindle Edition), 1994.

Rees, John, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in
England 1640-1650, Nueva York: Verso, 2016.

Richards, Peter, John Lilburne (1615-1617): English Libertarian,
Londres: Libertarian Alliance, 2008.

Rosler, Andrés, Razones publicas: Seis conceptos bdsicos sobre la
reptiblica, Buenos Aires: Katz, 2016.

Schmitt, Carl, El nomos de la tierra, Buenos Aires: Struhart & Cia., 2005.

Skinner, Quentin, Liberty Before Liberalism, Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Skinner, Quentin, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop
Journal, 61, (2006), pp. 156-170.

Springborg, Patricia, “Hobbes’s Biblical Beasts: Leviathan and
Behemoth”, Political Theory, 23, 2, (1995), pp. 353-375.

Thompson, William, “England’s Standard Advanced”, en The Concise
Encyclopedia of the Revolutions and Wars of England, Scotland, and
Ireland, 1639-1660 (Stephen C. Manganiello, ed.), Lanham:
Scarecrow Press, 2004, pp. 189-190.

Verardi, Julian, Tiempo histérico, capitalismo y modernidad: La

experiencia inglesa en la modernidad temprana, Buenos Aires: Mifio
y Dévila, 2013.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 43



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

VVAA, The Gallant Rights, Christian Priviledges, Solemn Institutions of
the Sea-Green Order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648.

Walter, John, “Crowds and Popular Politics in the English Revolution”,
en The Oxford Handbook of the English Revolution (M. J. Braddick,
ed.), Oxford / Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 330-
346.

Walwyn, William, The Power of Love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643.

Walwyn, William, The Compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14,
1644.

Walwyn, William, Englands Lamentable Slaverie, EEBO, 50:E304 (19),
1645.

Walwyn, William, A Parable or consultation of physitians upon Master
Edwards, EEBO, 58:E359 (8), 1646.

Walwyn, William, A Whisper in the Eare of Mr. Thomas Edwards
minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646.

Walwyn, William, An Antidote Against Master Edwards His Old and New
Poyson, Farmington Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646 / 2005.

Walwyn, William, The Bloody Proiect or a discovery of the new designe,
in the present war, EEBO, 73:E460 (4), 1648.

Walwyn, William, Tyranipocrit discovered with his wiles, wherewith he
vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649.

Walwyn, William, Walwyns Just Defence against the aspertions cast upon
him in a late un-Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO,
1370:16, 1649.

Walwyn, William, “Gold Tried in the Fire”, en The English Levellers
(Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University Press,
1998.

Winship, Michael P., “Godly Republicanism and the Origins of the
Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, (2006),
pp. 427-462.

Wootton, David, “Thomas Hobbes’s Machiavellian Moments”, en The

Historical Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y

44 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

David Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center
Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 210-242.

Wootton, David, “Leveller Democracy and the Puritan Revolution”, en
The Cambridge History of Political Thought, 14501700 (J. H. Burns
y Mark Goldie, eds.), Cambridge: Cambridge University Press,
2008.

Yoksas, Adam, “Strategy as Enough: Statesmanship as the Peacemaker
in Hobbes’s Behemoth”, History of Political Thought, 34, 2, (2013),
pp. 225-251.

Zagorin, Perez, A History of Political Thought in the English Revolution,
Whitstable: Latiner Trend & Co. Ltd., 1965.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 45



