
ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

 
 
 
 
 

El Behemoth de Hobbes, los levellers y el 
republicanismo romano. La problemática (no) 

recepción de los clásicos en la Inglaterra del siglo 
XVII 

 
Mario Leonardo Miceli  

Universidad Católica Argentina 
Buenos Aires, Argentina 

ORCID: 0000-0003-3720-3269 
mario_miceli@uca.edu.ar 

 
 
 
 
 
 
Resumen 
El trabajo se propone comparar las ideas que aparecen en la obra 
Behemoth de Thomas Hobbes con los textos de los levellers, un 
importante grupo revolucionario de la Inglaterra de mediados del siglo 
XVII. El punto que se examinará es cómo estos autores reinterpretan 
los clásicos grecolatinos para justificar sus posturas políticas, haciendo 
hincapié en sus recepciones de los ideales antiguos de la Roma 
republicana. El trabajo se propone replantear algunas visiones clásicas 
que estudian las ideas de Hobbes en total contraposición a este tipo de 
grupos radicales ligados al puritanismo. Para ello se particularizarán las 
conceptualizaciones que esgrimen respecto de temas como el poder 
soberano, los peligros de la revolución y el desorden político, la 
organización de las estructuras gubernamentales y la enemistad 
política, entre otros. El trabajo propone realizar conexiones entre 
autores coetáneos para conocer mejor el clima político e ideológico de 
la Inglaterra de la temprana Modernidad. Pero también posee un fin 
más ligado a la teoría y filosofía política, advirtiendo similitudes poco 
estudiadas entre estos intelectuales, y que pueden llevar a una mejor 
comprensión de los cambios que se produjeron en la época respecto de 
importantes temáticas políticas. 

https://orcid.org/0000-0003-3720-3269


EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

10 

Palabras clave 
Behemoth, levellers, republicanismo, enemistad política, religión y 
política  
 
Abstract 
The aim of this paper is to carry out a comparative analysis between the 
ideas that appear in Thomas Hobbes' Behemoth and the texts of the 
Levellers, an important revolutionary group in mid-seventeenth century 
England. The point to be examined is how these authors may have 
received the influence of Greco-Latin classics to justify their political 
positions, particularly studying the receipt of ancient ideals of 
republican Rome. The paper aims to rethink some classical views that 
study Hobbes' ideas in total opposition to these radical groups linked to 
Puritanism. To do so, the conceptualizations that they wield with 
respect to issues such as sovereign power, the dangers of revolution and 
political disorder, the organization of governmental structures and 
political enmity, among others, will be specially examined. The work 
aims to examine some connections between contemporary authors to 
better understand the political and ideological climate of early modern 
England. But it also has a more theoretical and philosophical purpose, 
noting similarities between these intellectuals that have been little 
studied, and which may lead to a better understanding of the changes 
that took place at that time with respect to important political issues. 
 
Keywords 
Behemoth, levellers, republicanism, political enmity, religion and 
politics 
  



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

11 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Los levellers, el Behemoth y Roma en la Inglaterra de la guerra civil  

esulta siempre difícil escribir algo novedoso sobre los grandes 
clásicos de la teoría política, o como en el caso de este artículo, 
sobre importantes eventos históricos de la historia política de 
Occidente. El siguiente trabajo se propone realizar un breve 

planteo sobre uno de los grandes teóricos políticos de Occidente como 
es Thomas Hobbes. Si esto ya no implicase todo un desafío, el texto se 
propone analizar a este intelectual inglés bajo un tópico que también 
tiene un estado del arte bastante extenso: la relación de la obra de 
Hobbes con el republicanismo antiguo. El tema ya ha sido estudiado 
por varios investigadores y por ello aquí se tratará de apuntalar un 
enfoque distinto. Este intento de originalidad se fundamentará en dos 
propuestas. En primer lugar, el análisis se centrará en solo una de las 
obras de Hobbes, siendo además una de las menos estudiadas de este 
autor: el Behemoth. Por otro lado, el artículo no se quedará en el mero 
estudio de la teoría hobbessiana, sino que se inscribirá en la 
comparación con la literatura política de una serie de intelectuales 
coetáneos al famoso autor inglés. Se analizará así el Behemoth en base 
a la literatura política de un movimiento conocido como los levellers 
(niveladores). 

¿Por qué estudiar a Thomas Hobbes, el republicanismo y los 
levellers? La justificación podría encontrarse primero describiendo 
brevemente quiénes eran los actores en cuestión. Un punto interesante 
a remarcar es que nos encontramos ante autores y textos poco 
reconocidos en la historia del pensamiento político, por lo menos si se 
lo compara a la infinita cantidad de estudios que existen sobre Hobbes, 

R 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

12 

Locke, Harrington o Milton, por solo citar algunos. Los levellers fueron 
un movimiento que, a pesar de no formar parte del canon de grandes 
clásicos políticos, tuvieron una importante participación durante los 
hechos que se dieron en Inglaterra en la década de 1640, y que la 
historiografía asocia a la revolución puritana o la guerra civil. Se trató 
de un grupo de publicistas, la gran mayoría de ellos conectados con 
distintas confesiones puritanas. En su momento llegaron a poseer 
mucha fama por su política de petitorios ante el Parlamento en la 
ciudad de Londres, especialmente cuando el rey Carlos I debió exiliarse 
de esa ciudad. Sus líderes más reconocidos fueron John Lilburne, 
William Walwyn y Richard Overton. El caso de Lilburne es realmente 
curioso, dado que en la época llegó a poseer más fama que el mismo 
Oliver Cromwell.1 Además de haber publicado decenas de textos y 
panfletos, este grupo es hoy estudiado principalmente por historiadores 
debido a la producción de una serie de propuestas conocidas como los 
Agreement of the people (Acuerdo del pueblo). Se trataba de unos textos 
que proponían la reestructuración del sistema jurídico y político de 
Inglaterra, y que gran parte de los estudios actuales los analizan como 
un germen del constitucionalismo. Los miembros de este grupo fueron 
además conocidos por la influencia que tuvieron en una serie de debates 
que se dieron al interno del ejército de Oliver Cromwell, particularmente 
llevados a cabo en la ciudad de Putney en 1647, en donde la soldadesca, 
junto con los generales, debatieron en una especie de asamblea durante 
varios días, exponiendo distintas propuestas para reconfigurar el 
gobierno. En las últimas décadas los levellers fueron recuperados y 
analizados en distintos tipos de investigaciones, asociando su 
pensamiento político a distintas tradiciones, entre ellas el liberalismo, 
el republicanismo y hasta el movimiento libertario.  

Por el lado de Hobbes, obviamente es un autor que no necesita 
presentación, pero sí convendría mencionar dos palabras sobre su obra 
el Behemoth. Se trata de un texto escrito probablemente hacia 1667. El 
manuscrito fue presentado a Carlos II, quien lo habría leído y 
seguidamente prohibido su publicación por los miedos a las reacciones 
de los distintos sectores religiosos en pugna durante ese momento.2 A 
fines de la década de 1670 aparecieron alrededor de cinco ediciones del 
manuscrito,3 pero a pesar de ello nunca fue considerado entre los textos 
principales del autor. Recién a principios de la década de 1970, algunos 
investigadores comenzaron a darle cierta importancia. Este poco 

 
1 John Rees, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in England 1640-1650, 
New York: Verso (Kindle Edition), 2016, cap. 2. 
2  Royce MacGillivray, “Thomas Hobbes's History of the English Civil War. A Study of 
Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2, 1970, p. 181. 
3 David Wooton, “Thomas Hobbes’s Machiavellian moments”, en The historical imagination 
in early modern Britain, (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds). Cambridge: Woodrow 
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, p. 217. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

13 

conocido texto de Hobbes desarrolla una breve descripción sobre los 
hechos acaecidos durante la guerra civil. A fin de empezar a vislumbrar 
la tónica del texto, vale la pena transcribir el párrafo con el cual 
comienza: 

 
Si en el tiempo y el espacio hubiera grados de alto y bajo, realmente 
creo que el más alto de los tiempos habría sido aquel sucedido entre 
1640 y 1660. Porque aquel que, desde la Montaña del Diablo, 
hubiera visto al mundo y observado las acciones de los hombres, 
especialmente en Inglaterra, habría tenido una perspectiva de todo 
tipo de injusticias, y todo tipo de locuras que el mundo podría 
permitir…4 

 
El panorama que pinta Hobbes es como una especie de aleph borgeano 
del caos. En esas décadas de 1640 y 1650 se habrían condensado todos 
los males que pueden pensarse a nivel político. De allí el título de la obra 
refiriendo a un monstruo del caos. En este marco, Hobbes advierte que 
el pueblo era neutral dentro del conflicto, mientras que los grandes 
culpables del desastre fueron aquellos que denomina como 
“seductores”, refiriéndose a distintos grupos que tuvieron la capacidad 
de confundir al pueblo con sus sermones. Estos grupos incluirían 
principalmente a los presbiterianos, aunque luego relaciona a esta 
confesión escocesa con los papistas y finalmente con los grupos más 
radicales. Bajo los avances de la historiografía actual, la descripción que 
hace Hobbes de estos distintos grupos resultaría muy discutible (por no 
decir completamente errónea), pero más allá de su poco valor 
historiográfico, aquello que me importará será remarcar cómo Hobbes 
termina escribiendo una obra en principio para defenestrar a aquellos 
que él consideraba productores de caos. Más adelante me adentraré en 
esta problemática. 

Finalmente, para culminar esta breve introducción, conviene 
mencionar la cuestión de Roma. En el siglo XVII inglés se produjo una 
curiosa vuelta a la antigüedad clásica. Digo curiosa, porque uno tiende 
a asociar al régimen inglés con el concepto del common law y con una 
clara diferenciación cultural con lo latino. Esto en gran parte fue así, y 
de hecho los inicios de las discusiones entre Rey y Parlamento en la 
primera mitad del siglo se dieron en el marco de cuál de las dos 
entidades supuestamente defendía o representaba mejor el acervo 
histórico-jurídico del régimen.5 Sin embargo, la presencia de la 
Antigüedad, y particularmente del republicanismo romano, no fue en 
absoluto despreciable. Quizás el gran ejemplo puede encontrarse en 

 
4 Thomas Hobbes, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The University of Chicago 
Press, 1990, p. 43. Las traducciones de este texto son mías. 
5 Julián Verardi, Tiempo histórico, capitalismo y modernidad: La experiencia inglesa en la 
modernidad temprana, Buenos Aires: Miño y Dávila, 2013, p. 61. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

14 

clásicos autores coetáneos a los hechos que describimos, que estaban 
fuertemente asociados a esta tradición, por ejemplo en publicistas como 
Harrington o Nedham. También puede traerse aquí el poco conocido 
retorno que se dio en esta época a filosofías como el estoicismo y el 
epicureísmo, tanto en autores republicanos como en grupos más 
radicales,6 fenómeno que ya venía desarrollándose en Europa desde el 
siglo XVI.7 En este contexto, estudios actuales conectan a Thomas 
Hobbes con este retorno a la romanidad. Esto resulta extraño, dado que 
la primera imagen que se tiene de este autor indicaría, por el contrario, 
una fuerte aversión a esta tradición. Más allá de que en general esto 
puede resultar indiscutible, existiría una faceta de Hobbes que lo 
enmarcaría dentro de un cierto humanismo, con influencia del 
tacitismo.8 Otros análisis enfatizan las lecturas que Hobbes hizo de 
Maquiavelo durante la década de 1650, y hasta presentando al Behemoth 
como un texto fuertemente influenciado por la literatura del florentino, 
o de italianos coetáneos como Paolo Sarpi, principalmente en lo 
referente a las ideas sobre la Iglesia.9 Lo curioso es que, como se 
describirá a continuación, los levellers también mostraban influencias 
del republicanismo romano, posiblemente mucho más claras que las de 
Hobbes. 

Teniendo en cuenta lo expuesto, el objetivo de este artículo será 
estudiar cómo aparece Roma en la literatura de los levellers y en el 
Behemoth de Hobbes, analizando si existiría algún tipo de articulación 
con las ideas más básicas de estos publicistas, o si surgiría una tensión 
con la tradición clásica que llevaría a “unir” a Hobbes con sus supuestos 
archienemigos. No se propone generar un (frustrado) diálogo entre 
Hobbes y los levellers. Metodologías como las de Skinner nos lo 
prohibirían tajantemente. Se intentará en todo caso un acercamiento a 
una temática poco estudiada en estos hartamente estudiados autores, 
en el intento de brindar algunos replanteos que sirvan para estudiar 
mejor la época, evidenciar ideas muy propias del “momento” (en 
lenguaje de Pocock),10 y en todo caso evitar visiones forzadas que 

 
6 Reid Barbour, English epicures and stoics. Ancient legacies in early Stuart culture. Amherst: 
University of Massachusetts Press, 1998, pp. 1–5. 
7 William J. Bouwsma, The waning of the Renaissance. New Haven: Yale University Press, 
2002, pp. 114 y 154. 
8 Andrés Jiménez Colodrero, “Hobbes y Tácito: balance y conclusiones”, en Perspectivas 
latinoamericanas sobre Hobbes (María Liliana Lukac comp.) Buenos Aires: Educa, 2008, 
pp. 72-74. 
9 Wooton, op. cit., p. 221. 
10 El caso de este reconocido historiador inglés resulta importante para el trabajo, 
especialmente por la referencia que realiza respecto del supuesto republicanismo presente 
en el tardo Medioevo y la Modernidad Temprana, y que no siempre fue suficientemente 
reconocido (J.G.A. Pocock, El momento maquiavélico. El pensamiento político florentino y 
la tradición republicana atlántica. Madrid: Tecnos, 2002, pp. 78-79). 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

15 

estudios actuales proyectan en las relaciones entre la antigüedad clásica 
y el surgimiento de la teoría política moderna. 
 
Hobbes tenía razón 

Para comenzar a delinear la hipótesis de trabajo, y explicar el 
extraño título de este acápite, conviene mencionar que los levellers son 
muy poco mencionados en el Behemoth. Alusiones explícitas a este 
grupo solo aparecen en dos momentos. Hobbes los nombra 
asociándolos a las facciones anti monárquicas11 y en otra ocasión 
describe un hecho sucedido en la ciudad de Burford, y que suele ser 
reconocido por gran parte de la historiografía actual como el momento 
en que los levellers pierden cualquier posibilidad de continuar como 
grupo político.12 Ahora bien, el punto interesante no es las veces que 
Hobbes menciona a los levellers, sino más bien el hecho de que, a la 
hora de criticar distintas agrupaciones contrarias al régimen 
monárquico, el autor del Behemoth las describe de una manera 
completamente acorde a la caracterización general que conocemos de 
los levellers. Mencionemos algunos ejemplos. El siguiente párrafo 
muestra cómo Hobbes vilipendiaba a todo tipo de agrupación qué 
emitiese peticiones ante el Parlamento:  

 
Este método de presentar peticiones de una manera tumultuosa, a 
través de multitudes de gente clamorosa, era algo común en la 
Cámara de los Comunes, y cuya ambición nunca podría haberse 
satisfecho por medio de la plegaria y el pedido, sino con un 
extraordinario terror.13 
 

Esto es un claro ejemplo de aquello que quiero demostrar. El grupo de 
los levellers fue altamente conocido justamente por la política de 
petitorios. Hobbes no los menciona explícitamente, pero cualquier 
investigación historiográfica actual reconocería que Lilburne y sus 
seguidores fueron el grupo más vehemente en este tipo de actividad 
política. Otro caso interesante se vislumbra cuando Hobbes critica al 
grupo de los aprendices dentro del ejército de Cromwell por su osadía.14 

 
11 Hobbes, op. cit., p. 158. 
12 Hobbes, op. cit., pp. 171. En 1649, en este poblado de Burford, un grupo de tropas del 
ejército asociadas a los levellers organizaron un motín en contraposición al régimen que ya 
empezaba a liderar Cromwell, para finalmente ser emboscados y encarcelados. A pesar de 
que la historiografía en general suele marcar este hecho como el fin de los levellers, algunos 
estudios apuntan que los disturbios de Burford quizás no hayan sido organizados por ellos, 
teniendo en cuenta además que después de este supuesto fracaso, los reclamos del 
movimiento continuaron por algunos años más (Gary S. de Krey, Following the levellers: 
Political and Religious Radicals in the English Civil War and Revolution, 1645–1649. 
Londres: Palgrave Macmillan, 2017, pp. 265–268). 
13 Hobbes, op. cit., p. 119. 
14 Ibid., p. 133. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

16 

Nuevamente, una lectura simple no crearía ninguna conexión con los 
levellers, pero hoy la historiografía vuelve a ayudarnos, dado que existen 
varias investigaciones que demuestran el importantísimo rol que 
cumplía este grupo radical dentro de este sector socioeconómico 
conocido como los aprendices, considerando además que algunos 
miembros de los levellers habían pasado por este tipo de empleo.15 Otro 
ejemplo de aquello que estoy tratando de postular se da cuando Hobbes 
critica a los puritanos, ya desde la época de la reina Isabel, mencionando 
particularmente a los presbiterianos y a “hombres de principios 
democráticos”.16 De hecho, así como suele asociarse al Leviathan con 
las grandes monarquías de Europa y a la idea de orden, el Behemoth 
sería justamente lo contrario, representado en los sediciosos 
parlamentaristas que estaría mencionando aquí Hobbes. Si bien los 
levellers no se autodenominaban como democráticos, y hasta en 
ocasiones la palabra aparece en sus textos de una manera peyorativa 
como lo opuesto al verdadero orden que proyecta la “ley, libertad y 
propiedad”,17 lo cierto es que no habría que hacer demasiado esfuerzo 
para asociar a las ideas de los levellers con principios democráticos. Sin 
ir más lejos, son innumerables las investigaciones actuales que incluyen 
a este grupo dentro de la conceptualización de “democracia radical”.  

Tenemos un primer acercamiento al problema al ver cuál podía ser 
la visión de Hobbes sobre los levellers. Ahora bien, trasladémonos al 
otro problema que planteo en este trabajo y veamos cuál sería la 
relación de Hobbes con el republicanismo romano. Aquí la cuestión 
resulta un poco más compleja. En general, y siguiendo una lectura 
clásica del autor inglés, Roma no es en absoluto su modelo a seguir. 
Esto puede apreciarse en el Behemoth porque “lo romano” estaría 
asociado a la perversidad que fue la revolución. Recordemos que él 
pergeñaba algunos grandes culpables de este proceso. En primer lugar 
los puritanos, haciendo especial referencia a los presbiterianos, aunque 
usa esta palabra de manera bastante laxa, muchas veces para referirse 
a otras confesiones y grupos. Junto a los puritanos, Hobbes culpa 

 
15 Rees, op. cit., cap. 5. De hecho, este grupo de los aprendices estaba íntimamnete ligado a 
la política de peticiones antes mencionada (John Walter, “Crowds and Popular Politics in 
the English Revolution”, en The Oxford handbook of the English Revolution (M. J. Braddick 
ed.). Oxford/New York: Oxford University Press, 2015, pp. 330–346). 
16 Hobbes, op. cit., p. 196. Para la asociación entre el Behemoth y los puritanos o grupos 
políticos revolucionarios, véase Patricia Springborg, “Hobbes's Biblical Beasts: Leviathan 
and Behemoth”, Political Theory, 23, 2, 1995,  p. 368.  
17 John Lilburne, The legall fundamentall liberties of the people of England revived, asserted, 
and vindicated, Text Creation Partnership, 2008-09; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649, p. 3. Las 
fuentes de los levellers fueron extraídas de material de archivo, especialmente de la base 
“Early English Books Online” (EEBO), o de compilaciones editadas por investigadores 
contemporáneos. Este material se obtuvo de la Bodleian Library de Oxford y de la British 
Library de Londres, en el marco de una estancia de investigación. Las traducciones de los 
textos son mías. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

17 

particularmente a los católicos y las universidades. La cuestión de Roma 
está justamente presente en estos últimos dos.  

La cultura romana aparece en Hobbes estrictamente asociada a 
distintas instituciones o sectores supuestamente responsables del 
debacle que sufrió Inglaterra durante la década de 1640. Aquí las 
universidades juegan un rol no menor. Es cierto que Hobbes no las 
encara directamente bajo la cuestión de la influencia romanista, pero sí 
relaciona a los profesores universitarios con la filosofía grecolatina. En 
este marco las universidades son descritas en esta obra como el caballo 
de madera para los troyanos.18 Serían así el mejor ejemplo de esos 
seductores que, aún sin la necesidad de libros, con sus meras palabras 
pueden llevar a la desobediencia frente a la legítima autoridad. La 
problemática está obviamente relacionada al tema religioso y Hobbes 
explica que estas instituciones defienden la política de la Iglesia de 
Roma apelando no solo a la Biblia sino también a la filosofía de 
Aristóteles, Platón, Cicerón y Séneca y de las historias de Grecia y Roma, 
teniendo como fin último que la autoridad de los Reyes se subordine al 
Papa.19 Resulta elocuente en este sentido que la solución que Hobbes 
propone no es la de suprimir las universidades, sino disciplinarlas, 
adecuando sus programas para que enseñen a los hombres que “las leyes 
civiles son leyes de Dios” y para que todos entiendan que “el pueblo y la 
Iglesia son una misma cosa, y tienen una sola cabeza, el Rey”, 
prohibiendo completamente mezclar la religión con la filosofía 
natural.20 Volviendo al conocido apotegma de Schmitt sobre los 
conceptos políticos modernos como secularización de la teología 
medieval, podríamos tranquilamente recordar la famosa bula Unam 
Sanctam de Bonifacio VIII, donde imperaba la idea de unidad y que 
tenía, entre otros fines, recalcar que el cuerpo místico de la Iglesia se 
sostiene en una sola cabeza, el Papa como vicario de Dios en la tierra. 
Nuestro filósofo inglés parece tener esa misma obsesión por la unidad, 
la cual sólo sería factible si existe un agente que la sostenga en el tiempo 
y el espacio, pero en este caso ya no sería el Papa sino el rey. Frente a 
ello, cualquier institución que se oponga, debe ser abolida o 
reconvertida. De las citas expuestas, surge además una cuestión 
importante a considerar y que refiere al intento de Hobbes de unir 
conceptualmente ambos enemigos. Así, en el Behemoth describe con 
detalle como las universidades fueron un invento del Papado para 
subyugar a los poderes políticos. 

Seguidamente, y en relación particular con el tema que nos atañe, 
Hobbes describe a los republicanos como otros de los grandes enemigos 

 
18 Hobbes, op. cit., p. 74. 
19 Ibid., pp. 55-56. 
20 Ibid., p. 88. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

18 

y responsables de la revolución. Véanse las siguientes citas como claro 
ejemplo de lo expuesto: 

 
…habiendo leído los libros escritos por hombres famosos de las 
comunidades de la antigua Grecia y Roma, en lo concerniente a sus 
políticas y sus grandes acciones; libros en los cuales el gobierno 
popular era ensalzado con el glorioso nombre de la libertad, y la 
monarquía era desacreditada con el nombre de tiranía…21 
 
…habiendo leído las historias gloriosas y las sentenciosas políticas 
de los antiguos gobiernos populares de los griegos y romanos, entre 
los cuales los reyes eran odiados y tildados de tiranos, y el gobierno 
popular era presentado con el nombre de la libertad (a pesar de que 
ningún tirano fue tan cruel como una asamblea popular).22 
 

Nótese cómo cualquier referencia a la romanidad se asocia 
directamente al caos político, la resistencia, el odio a la monarquía, y 
los gobiernos populares. No es que quiera insistir con la lectura entre 
líneas, pero poco costaría asociar estas frases a los párrafos vistos  
respecto de esos sediciosos “hombres de principios democráticos”.  

Aquí es cuando me corresponde explicar el subtítulo de este 
acápite. ¿Por qué Hobbes tenía razón? Porque de alguna manera esos 
levellers que el mismo filósofo menciona serían un ejemplo acabado de 
varios de sus miedos. No querría aquí adentrarme en la relación de los 
levellers con las sectas puritanas o en el análisis del pensamiento 
político de este movimiento en base a ideas religiosas que circulaban en 
esas iglesias. Se trata de un tema bastante estudiado. Considerando la 
hipótesis que se plantea en este artículo, me gustaría centrarme más en 
la relación del pensamiento político de los levellers con el 
republicanismo romano. 

Existen investigaciones actuales que conectan al pensamiento 
político de varios miembros de este movimiento con ideas del 
republicanismo en la antigua Roma, o por lo menos con conceptos 
enmarcados en esta tradición política. En ocasiones los levellers a veces 
son presentados como ejemplos de teoría política ligada a procesos de 
secularización y a una especie de humanismo radical, teniendo como 
base un supuesto republicanismo desligado de lo teológico.23 Otros 
estudios, desde un punto de vista más ligado a la historia política que a 
la teoría, describen las posibles conexiones que existían entre 

 
21 Ibid., p. 45. 
22 Ibid., p. 61. 
23 Fernando Fernández Llebrez, “Los levellers y el “humanismo radical”: dentro y fuera del 
republicanismo”, Foro Interno, 14, 2014, p. 56. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

19 

republicanos como Henry Neville y algunos levellers.24 En otros casos 
se matiza este tono, apuntando más bien a la influencia que estos 
publicistas tuvieron del common law inglés, pero advirtiendo la 
presencia de un cierto humanismo ligado a los clásicos grecolatinos.25 
Dentro de esta línea también aparecen investigaciones que arguyen que 
algunos levellers abrían tomado contacto con los Discorsi de 
Maquiavelo, para así explicar varias de las propuestas políticas de estos 
puritanos en torno al republicanismo del florentino. Lilburne por 
ejemplo lo cita en algunos textos,26 hecho que se explica por la lectura 
que de este autor hacían varios intelectuales de la época.27 
Seguidamente pueden encontrarse en los textos de algunos levellers 
frases citadas en latín, muchas de ellas haciendo referencia a temas 
como el gobierno de la ley, la libertad política, o la ciudadanía activa y 
virtuosa. Por último, puede también aquí referenciarse la supuesta 
influencia del republicanismo clásico en algunas propuestas puntuales 
de los levellers, siendo el mejor ejemplo de ello las numerosas ocasiones 
en que pretenden cambiar el sistema electoral de la Cámara de los 
Comunes. Su propuesta incluía la necesidad de que sean electos de 
manera anual y sin la posibilidad de que sean reelectos, viendo en esto 
una supuesta influencia de la práctica presente en la antigua República 
Romana donde la duración de las magistraturas era anual.28 

Si bien el tema está estudiado dentro de la historiografía inglesa, 
me gustaría aquí citar algunas breves frases que creo sirven para 
ejemplificar el problema en cuestión. Nótese en primer lugar el 

 
24 Paul Rahe, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and Orders in Early 
Modern Political Thought. Chapel Hill/Londres: The University of North Carolina Press 
(Kindle edition), 1994, p. 196. 
25 Rachel Foxley, The Levellers. Radical political thought in the English Revolution. 
Manchester: Manchester University Press (Kindle Edition), 2013, pp. 200–205. 
26 John Lilburne, The upright mans vindication, EEBO, 109:E708 (22), 1653, p. 7; John 
Lilburne, A defensive declaration of Lieut. Col. John Lilburn, EEBO, 108:E702 (2), 1653, p. 
6. 
27 Wootton, op. cit., p. 214; Foxley, op. cit., p. 206. 
28 Véase particularmente para estas propuestas los siguientes textos: John Lilburne, William 
Walwyn, Richard Overton, y Thomas Prince, “An agreement of the free people of England”, 
en The English Levellers (Andrew Sharp ed.). Cambridge: Cambridge University Press, 1998, 
p. 172; John Lilburne, Strength out of weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649, p. 12; John 
Lilburne, L. Colonel John Lilburns apologetisch verhael, EEBO, 101:E659 (30), 1652, p. 13; 
John Lilburne, As you were, or, The Lord General Cromwel and the grand officers of the armie 
their remembrancer, EEBO, 464:1, 1652, pp. 16-17 . Algunos estudios apuntan que esta 
propuesta era una influencia directa de los Discorsi (Samuel Dennis Glover, “The Putney 
Debates: Popular versus Elitist Republicanism”, Past & Present, 1999, 164, p. 74). Cabe 
mencionar de todas formas que en otros textos los levellers plantean explícitamente que 
esta necesidad de la anualidad de los cargos se extrae directamente de las leyes propias de 
la historia inglesa (John Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and 
vindicated …, EEBO, 67:E427 (4), 1647). 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

20 

siguiente texto escrito por John Lilburne, y que es parte de uno de sus 
panfletos más reconocidos:   

 
… [quieren] ser maestros de religión y libertades, para convertirnos 
en esclavos, y alterar el gobierno de este Reino, y reducirnos a la 
condición de otros países que no son gobernados por Parlamentos, 
y por leyes, sino por la voluntad del Príncipe, y quienes lo 
acompañan…29  
 

Este texto fue escrito por el líder del movimiento hacia 1649, cuando 
empezaron a tener fuertes disidencias con el gobierno que en el fondo 
dirigía Oliver Cromwell. Más allá del contexto histórico particular, y de 
las obvias intenciones del autor de vilipendiar al general, aquello que 
aquí me interesa es el uso de una cierta conceptualización que 
claramente podría relacionarse a la tradición republicana. La 
contraposición entre un órgano colegiado como el Parlamento y el 
poder personal de los príncipes, o aún la diferencia entre el gobierno de 
la ley y el gobierno de la voluntad, resultan ser claras expresiones 
republicanas. Intelectuales contemporáneos como Skinner o Pettit lo 
avalarían, asociando el verdadero concepto de libertad al gobierno de la 
ley y la no dominación, siendo esto último el punto que más se 
contrapondría a gobiernos no republicanos y especialmente los 
monárquicos.30 Esta tónica continúa en otros textos. Véanse por 
ejemplo las siguientes dos citas:  

 
… es mejor vivir bajo una ley escrita y conocida que sea dura y 
ardua, donde cada hombre pueda leer su deber, y conocer su ofensa 
y su castigo; que bajo la más suave arbitraria Tiranía…31 
 
De aquí se deriva aquella excelente máxima, Melius sub iniquissima 
lege, quam sub aequissimo arbitro vivere; Es mejor vivir bajo una 
Ley rigurosa e injusta, que bajo un gobierno arbitrario aunque 
justo...32  
 

 
29 Lilburne, The legall fundamentall liberties…, op. cit., p. 6. 
30 Véase en este sentido Philip Pettit, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas 
republicanas (Félix Ovejero, José Luis Martí y Roberto Gargarella eds.). Barcelona: Paidós, 
2004, pp. 124–125; Quentin Skinner, Liberty before liberalism. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998, pp. 25–30. Es elocuente en este sentido otro texto de Skinner donde 
describe la lucha de varios intelectuales ingleses del siglo XVII por liberar a toda la nación 
de una servidumbre injusta, asociando este pensamiento a la tradición republicana 
(Quentin Skinner, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop Journal, 2006, 61, 
p. 160). 
31 Richard Overton, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646, pp. 66-68. 
32 Richard Overton, John Wildman, Edward Sexby, y John Lilburne, England's miserie, and 
remedie in a judicious letter from an utter-barrister to his speciall friend, concerning 
Leiutenant [sic] Col. Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645, p.3. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

21 

Las citas son esclarecedoras. Nótese en el primer caso el título del 
texto: Vox Plebis. Más allá de la justificación que se esgrime en torno a 
la conceptualización de la soberanía popular, aquí nos interesa 
particularmente la influencia latinista. En la segunda cita esto vuelve a 
aparecer al incluir directamente una frase en ese idioma. Y la propuesta 
en ambas trata nuevamente sobre un tema caro a la tradición 
republicana: la contraposición entre el gobierno libre basado en la ley y 
el gobierno de una persona.33 Es sintomático en este sentido el extremo 
de llegar a decir que un gobierno libre donde mande la ley que podría 
llegar a ser injusta es mejor aún que una monarquía recta.34 

Teniendo en cuenta lo expuesto, para Hobbes todo cerraría a la 
perfección. Estaríamos frente a una serie de puritanos revolucionarios 
que, además de usar la religión como base para la resistencia frente al 
monarca, se amparan en el ideal republicano romano, ya no para 
simplemente criticar el mal desempeño del monarca, sino para nulificar 
en esencia a la forma de gobierno monárquica. Los levellers no sólo 
estarían enfrentado al soberano, el gran problema que Hobbes ve en el 
Behemoth, sino que además lo hacen bajo la misma tónica de las 
universidades y el Papa: con una peligrosísima combinación entre 
teología y tradición clásica latina. Es decir, al problema de la rebelión 
frente al soberano se le suma el fundamentar la política en aquello que 
Hobbes consideraría como postulados no lógicos ni (hoy diríamos) 
científicos. La consecuencia sería la formación de un concepto de 
libertad que dista mucho del que él postularía. La libertad bajo ningún 
punto puede ser vista en Hobbes como lo ve la tradición republicana del 
ideal de no dominación. Ello en todo caso siempre llevará a un resultado 
que Hobbes ve de manera clara y que en su obra más historiográfica 
pretende describir como un hecho irrefutable: el camino recto hacia el 
estado de naturaleza que significó la guerra civil. 

 
Los detalles que Hobbes no pudo apreciar. ¿Todos los caminos 
conducen a Roma o a Hobbes? 

 
33 Para otra clara referencia a la dicotomía entre libertad y servidumbre plasmada en el 
gobierno del pueblo frente a los gobiernos personalistas de cualquier parte del mundo, 
véase Richard Overton, The commoners complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646, pp. 1-2. 
Lilburne también posee textos donde se enfatiza la contraposición entre el gobierno de la 
ley y el gobierno de la voluntad de una persona o de un grupo (el rey o los Lores), lo cual 
lleva a la diferencia entre el gobierno del pueblo y de la ley frente al poder arbitrario 
(Lilburne, John, An anatomy of the Lords tyranny and iniustice exercised upon Lieu. Col. 
Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of London, EEBO, 58:E362 (6), 1646, pp, 19-22; 
Lilburne, John, A defiance to tyrants. Or The araignment of two illegall committees, EEBO, 
81:E520 (30), 1648, p. 1) 
34 Téngase en cuenta en este sentido que para gran parte de la tradición republicana la idea 
de esclavitud se asocia en esencia al depender del arbitrio de otro, más allá de si es cruel o 
no (Andrés Rosler, Razones públicas: Seis conceptos básicos sobre la república. Buenos Aires: 
Katz, 2016, pp. 54–55). 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

22 

Hasta aquí el planteo no parecería indicarnos nada que de alguna u otra 
forma no se conozca. Poco aporte significa el mostrar que algunos 
movimientos que Hobbes odiaba poseían las características que él 
mismo menciona en el Behemoth (y no sólo en esta obra). Ahora bien, 
en este apartado querría dar un paso más para explicar una serie de 
puntos que quizás no sean tan obvios. Me refiero a que movimientos 
como los levellers proyectaban una serie de ideas que probablemente no 
hayan sido del todo vislumbradas por Hobbes, y que resultarán 
interesantes porque paradójicamente podrían haber acercado a estos 
supuestos enemigos mortales. Como veremos, los levellers siguen 
poseyendo un ideario que Hobbes nunca compartiría. No intento en 
absoluto transformarme en una especie de Cupido de la historia contra-
fáctica que trata de unir a intelectuales que de por sí nunca podrían 
haber congeniado. Pero sí me propongo mostrar que los levellers poseen 
una serie de conceptualizaciones que no estarían tan alejadas de 
Hobbes, tomando al problema de la romanidad como base de la 
hipótesis. 

Aquello que primero quisiera remarcar en pos de este objetivo es 
que la supuesta influencia de la romanidad en los levellers resulta, a mi 
entender, bastante exagerada. El ideario de la mayoría de los miembros 
de este grupo debe explicarse primariamente recurriendo a la teología 
cristiana (obviamente interpretada de una manera particular) y en todo 
caso, como ya adelantamos, a justificaciones basadas en el common law 
inglés. No quisiera extenderme en este punto, pero sí deseo remarcarlo. 
Ambas cuestiones resultan interesantes porque parte de la literatura 
asoció durante mucho tiempo al pensamiento político de estos 
publicistas con una perspectiva fundamentada estrictamente en los 
derechos naturales. Existen investigaciones que hasta llegaron a 
prescribir una cierta base secularizante en la justificación de dichos 
derechos naturales y en la explicación de la idea de soberanía popular.35 
En los últimos años esto comenzó a discutirse. Un ejemplo interesante 
resultan los trabajos de una de las mayores investigadoras de los 
levellers, Rachel Foxley, quien critica la simple relación que se esgrime 
respecto de estos autores con el proceso de secularización, y en su lugar 
reivindica el valor que en estos intelectuales jugaba el common law y las 

 
35 Howard Nenner, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the Right of Resistance 
in Seventeenth-Century England”, Journal of British Studies, 48, 2009, p. 867; Perez 
Zagorin, A history of political thought in the English Revolution. Whitstable: Latiner Trend 
& Co. Ltd., 1965, pp. 21–23; Katherine Brice y Michael Lynch, The early Stuarts and the 
English Revolution 1603-60. Londres: Hodder Education, 2015, p. 136; Glover, op. cit., 
p. 71; Mario Caricchio, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the Radical 
Experience”, en Varieties of seventeenth- and early eighteenth-century English radicalism in 
context (Ariel Hessayon ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, p. 84. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

23 

leyes de Inglaterra a la par de los derechos naturales.36 Junto a ello, en 
mis investigaciones marqué la profunda impronta que en estos autores 
ejerce lo teológico, al punto de llegar a aseveraciones que perfectamente 
podrían enmarcarse en una especie de milenarismo. Es cierto que los 
levellers no poseen un lenguaje teológico radical y apocalíptico al estilo 
de otros grupos de la época, como los diggers o los fifth-monarchists, 
hecho que es remarcado por la historiografía actual que ve en estos 
grupos un ejemplo de germinales procesos de secularización.  Sin 
embargo, en varios de sus textos pululan propuestas que detallan cómo 
la rebelión que se estaba produciendo frente al rey se enmarcaba en el 
fin del reino del Anticristo en la Tierra y la llegada de un estilo de vida 
basado en la teológica idea de la creación del nuevo hombre, o 
recordando como el Parlamento poseía la misión designada por Dios de 
liberar al pueblo inglés de la esclavitud e instaurar el gobierno recto por 
excelencia.37 

Repito, no se trata del tema que busco examinar en este artículo. 
Pero marco que las argumentaciones de los levellers no se apoyarían 
tanto en la vuelta a la romanidad clásica (están lejos de ser similares a 
un Harrington), sino principalmente en justificaciones teológicas (ya 
sea para justificar los derechos naturales de los individuos o para 
profetizar una revolución milenarista) y a lo sumo en el common law. 
El problema es que esta “aclaración” no nos serviría para indagar más 
sagazmente la relación con el pensamiento hobbessiano. Más bien lo 
contrario. Tanto las justificaciones teológicas como la apelación a la 
tradición serían premisas que Hobbes no aceptaría para fundamentar 
lo político, dado que en principio éstas fueron las argumentaciones que 
llevaron al fracaso de los gobiernos en el pasado.38 Respecto de este 
problema, sumó un detalle más que no resulta menor. Otro de los 
fundamentos para la rebelión frente al monarca que aparece en los 
textos de los levellers se relaciona con el mito normando. Se trata de 
una especie de teoría que pululaba en la Inglaterra del siglo XVII, la cual 

 
36 Foxley, op. cit., pp. 1 y 91. Debe marcarse de todas formas que esta perspectiva es 
criticada por otros investigadores (Iain Hampsher-Monk, “The Political Theory of the 
Levellers: Putney, Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, 1976, pp. 412–
413. 
37 Las citas aquí son innumerables. Véanse sólo a modo de ejemplo los siguientes textos: 
William Thompson, “England's Standard Advanced”, en The concise encyclopedia of the 
revolutions and wars of England, Scotland, and Ireland, 1639-1660 (Stephen C. Manganiello 
ed). Lanham: Scarecrow Press, 2004, p. 189; John Lilburne, Come out of her my people or 
an answer to the questions of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639, p. 3; John Lilburne, “The 
petition of 11 September 1648”, en Cobbett's parliamentary history of England (William 
Cobbett ed.), Londres: T. C. Hansard. R. Bagshaw, 1806-1812, p. 1007; William Walwyn, 
The power of love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643, pp. 12-14; William Walwyn, A whisper in the 
eare of Mr. Thomas Edwards minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646, pp. 14-15); William 
Walwyn, “Gold tried in the fire”, en Sharp, op. cit., p. 84. 
38 Robert Kraynak, “Hobbes's Behemoth and the Argument for Absolutism”, The American 
Political Science Review, 76, 4, 1982, p. 840. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

24 

exponía en breves palabras que desde la conquista de Guillermo el 
normando allá por el siglo XI, el pueblo inglés venía siendo sojuzgado 
bajo un régimen de servidumbre y esclavitud. En este marco existen 
panfletos de levellers que mencionan como el sistema político, 
institucional, jurídico, cultural y hasta religioso, fue una creación de los 
normandos para dominar a los verdaderos ingleses, y por ende la 
rebelión frente al monarca es interpretada como un llamado divino para 
liberarse de este yugo que duró por casi seis siglos.39 Esto acarrea un 
nuevo problema con Hobbes, dado que existen estudios actuales que 
explicitan el peligro que este autor exponía respecto de cualquier tipo 
de teoría política que busque usar la historia para justificar un accionar 
particular o un sistema institucional.40 En una misma línea, otros 
apuntan al hecho de que Hobbes no presta mucha atención a eventos 
como la misma conquista normanda, porque creía que una verdadera 
teoría política no podía fundarse en la historia, más allá de la opinión 
que este autor podía tener sobre ese hecho particular.41 Es cierto que en 
Leviathan refiere puntualmente a Guillermo el Conquistador, en un 
relato bastante aséptico que indica cómo habitantes de pueblos 
vencidos pueden llegar a recibir tierras por parte de los vencedores, 
confirmando que aún así, la legitimidad de dicha posesión sigue siendo 
una consecuencia de la distribución que realizan los vencedores.42 Sin 

 
39 Véanse especialmente los siguientes textos: Richard Overton, A remonstrance of many 
thousand citizens, en Sharp, op. cit., p. 45; John Lilburne, Regall tyrannie discovered…, 
EEBO, 59:E370 (12), 1647, pp. 14-15. El tema resulta interesante porque esta justificación 
en parte sería contradictoria con aquella que los levellers presentan al fundar sus 
propuestas políticas en el common law, y de hecho existen textos de estos publicistas en 
donde explícitamente se perfila al sistema jurídico inglés, y aún a la Carta Magna, como 
parte de este sistema esclavizante de los normandos (William Walwyn, Englands 
lamentable slaverie, EEBO, 50:E304 (19), 1645, pp. 3-4; Overton, A remonstrance of many 
thousand citizens, op. cit., p. 47). Existen investigaciones de las últimas décadas que 
analizan en particular esta problemática en los levellers (Henry Brailsford, The Levellers 
and the English revolution. Stanford: Stanford University Press, 1961, pp. 535-536; Nicolás 
Kwiatkowski, Historia, progreso y ciencia: Textos e imágenes en Inglaterra. 1580-1640. 
Buenos Aires: Miño y Dávila, 2009, pp. 331–332; Christopher Hill, Puritanism and 
revolution: Studies in interpretation of the English revolution of the 17th century. Nueva York: 
St. Martin's Press, 1997, pp. 79–83; Roger Lockyer, Tudor and Stuart Britain, 1485–1714. 
Londres/Nueva York: Routledge, 2013, pp. 359–361; Martin Dzelzainis, “History and 
Ideology: Milton, the Levellers, and the Council of State in 1649”, Huntington Library 
Quarterly, 68, 2005, pp. 280–283). 
40 Fritz Levy, “The background of Hobbes's Behemoth”, en The historical imagination in 
early modern Britain (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds.), Cambridge: Woodrow 
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 247–248 y 265; Wooton, op. 
cit., p. 247. 
41 Deborah Baumgold, “When Hobbes needed history”, en Hobbes and History (G.A.J. 
Rogers y Tom Sorell eds.), Londres / Nueva York: Routledge, 2000, p. 27. 
42 Thomas Hobbes, Leviathan. Orford: Clarendon Press, 2012, volume 2, p.388. Casualmente 
(y no tan casualmente, si se recuerda su relación con el pensamiento hobbessiano), Carl 
Schmitt tiene una referencia similar respecto de Guillermo, en base a la relevancia del 
 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

25 

duda los levellers no acordarían con esta “aséptica” referencia de 
Hobbes respecto de la violencia como inicio de un derecho de 
propiedad. Pero aquí me interesa marcar principalmente otro punto, y 
es que Hobbes no tendría que vilipendiar a los levellers por romanistas 
ni por universitarios que usan a los antiguos clásicos (los levellers 
estaban muy lejos de pertenecer a este mundo), pero sí los podría haber 
juzgado fuertemente por ser puritanos milenaristas o simples 
prestidigitadores que usan a la historia como método para fundamentar 
proyectos políticos. 

 
Hasta aquí sigo sin cumplir mi promesa. Pareciera que los levellers 

y Hobbes no podrían congeniar en nada. Sin embargo, expondré a 
continuación una serie de tópicos mediante los cuales veremos cómo 
paradójicamente usan un lenguaje y hasta un método de argumentación 
muy parecidos. Quizás el punto en que a simple vista se 
complementarían es en la fundamentación de la teoría política bajo una 
perspectiva contractualista. Como lo indica uno de sus más famosos 
documentos, todo el proyecto institucional de los levellers se basa 
justamente en la concepción de un Agreement. En estos autores todo 
poder se sustenta es una especie de acuerdo que los ingleses, como 
hombres libres, deberían llevar a cabo, planteándolo en ciertos 
momentos como un instrumento que debería haberse llevado a la 
práctica de manera explícita. También podría apuntarse a las visiones 
que tienen sobre la igualdad natural entre los hombres, tema que 
también los conectaría a Hobbes, aunque por razones distintas, dado 
que la gran justificación que usaban estos puritanos se basaba en la 
interpretación de la igualdad derivada de los textos bíblicos. Pero no 
querría detenerme en estos puntos, porque además varias de estas 
cuestiones ligadas al contractualismo de los levellers ya están 
suficientemente estudiadas por el estado del arte. Quisiera por el 
contrario enfocarme en otra serie de puntos que no fueron estudiados 
en profundidad, y que además se relacionan con aquello que venimos 
tratando sobre el problema de la influencia romanista. 

El primer ítem al cual deseo hacer referencia es justamente la 
visión que los levellers poseían sobre lo romano, más allá de esa 
supuesta admiración que surgía de algunos textos y que permite a 
historiadores actuales emparentarlos con un republicanismo clásico. Si 
se indaga más profundamente en varias de las obras publicadas por 
estos puritanos, nos encontraremos por el contrario con un fuerte 
desprecio hacia todo aquello que de alguna manera esté relacionado con 
la antigua Roma o por lo menos con la cultura latina. Y aquí 
paradójicamente, podremos encontrar en estos autores líneas que 

 
primer paso de toma de la tierra como “acto primitivo que establece un derecho” y del cual 
surge luego el sistema jurídico-económico (El nomos de la tierra. Buenos Aires: Struhart & 
Cía., 2005, pp. 24-25 y 61). 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

26 

tranquilamente podrían analogarse con aquello que Hobbes dice en 
varias de sus obras y en especial en el Behemoth. 

Un primer ejemplo aparece en el cierto desprecio que por 
momentos los levellers proyectan sobre la cultura latina. Un caso claro 
se da cuando critican fuertemente la práctica existente en la Inglaterra 
de la época de promulgar las leyes en francés y en latín.43 Es cierto que 
esta propuesta no refiere directamente a un odio hacia el clasicismo 
romano antiguo, sino que más bien está inscrita justamente en aquello 
que podría denominarse como un cierto sentido republicano de la vida 
política, dado que estiman que la legislación debería estar promulgada 
en inglés para el conocimiento del ciudadano común. Sin embargo, el 
punto no es menor porque además se compagina con el menosprecio 
del latín y otras lenguas clásicas como forma de entender mejor la 
realidad. Esto puede apreciarse por ejemplo en la figura de William 
Walwyn, quien explícitamente refiere que el conocimiento de estas 
lenguas no es en absoluto necesario para la comprensión de cuestiones 
importantes para la vida de todo buen cristiano.44 Si lo comparamos con 
Hobbes, podría citarse el siguiente párrafo que aparece en el Behemoth: 

 
En lo concerniente a las lenguas latina, griega y hebrea, en algún 
momento fueron provechosas o hasta necesarias (para la detección 
del fraude romano y para la expulsión del poder romano), pero 
ahora que eso fue realizado, y que tenemos la Escritura en inglés, 
y también la prédica en inglés, no veo ninguna necesidad del griego, 
el latín o el hebreo.45 
 

Hobbes relaciona la problemática estrictamente con la cuestión política 
del poder papal, hecho que también lo acerca a lo planteado por los 
levellers, dada que gran parte de esa crítica de personajes como Walwyn 
también está relacionada al monopolio de las interpretaciones del 
dogma que criticaban en la Iglesia Católica y en la Anglicana. 

Otro caso interesante surge con la misma figura de Maquiavelo. 
Debe marcarse que estudios actuales delinean que las lecturas del 
florentino recién se dieron en figuras como Lilburne hacia 1650,46 es 
decir, cuando ya los ideales de este personaje estaban más que 
formados. Por otro lado, este Maquiavelo que supuestamente era 
tomado por estos puritanos como base para sus tesis republicanas, en 

 
43 Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and vindicated…, op. cit., 
Proeme; Richard Overton, An appeale from the degenerate representative body the Commons 
of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398 (28), 1647, p. 35.; John Lilburne, The 
young men's and the apprentices' outcry,  en Sharp, op. cit., p. 197. 
44 William Walwyn, Walwyns just defence against the aspertions cast upon him in a late un-
Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO, 1370:16, 1649, pp. 9-10. 
45 Hobbes, op. cit., p. 114. 
46 Peter Richards, John Lilburne (1615-1617): English Libertarian. Londres: Libertarian 
Alliance, 2008, p. 16. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

27 

varios de sus textos aparece por el contrario bajo figuraciones 
peyorativas. Por ejemplo, Walwyn escribe un texto satírico en donde 
reproduce un imaginario diálogo entre un conocido presbiteriano de la 
época y Maquiavelo, mediante el cual este último le da consejos al 
primero sobre cómo perseguir y dividir al pueblo inglés.47 En otras 
ocasiones el término “maquiavélico” aparece en las típicas referencias a 
un accionar político perverso alejado de la moral.48 En esta misma línea, 
Overton llega a usar el término asociándolo a la política de los jesuitas 
y los presbiterianos, como forma de criticar a políticos que después de 
la guerra civil no hicieron mucho para instaurar la paz y el verdadero 
gobierno de la rectitud.49 Finalmente, el término aparece en ocasiones 
emparentado directamente al ateísmo.50 

 
Vayamos a otro punto que en el estado del arte sobre los levellers 

suele estudiarse bajo la historia política pero no bajo la filosofía política. 
Me refiero a la problemática de la enemistad, por momentos entendida 
en un sentido absoluto. Me interesa describir aquí este tema porque 
muchas de las personas e instituciones que los levellers describen como 
enemigos absolutos, y que sirven para moldear sus teorías (de allí la 
filosofía política), están de alguna manera relacionados con la 
romanidad. Ejemplo de ello lo podemos encontrar en el odio acérrimo 
que los levellers proyectan sobre las universidades. Estos puritanos 
enfocan el problema principalmente respecto de aquello que describen 
como el monopolio de la verdad, particularmente en temas religiosos. 
Las universidades así son presentadas como perversas corporaciones 
que impiden el bienestar del pueblo, proyectando tesis absurdas sobre 
el gobierno y en apoyo a la tiranía.51 De más estaría marcar la similitud 
con algunos argumentos que Hobbes arguye en el Behemoth, y que ya 
analizamos respecto de cómo los miembros de las Universidades 
confunden al pueblo con sus teorías y lo incitan hacia la rebelión. 
Nuevamente debemos marcar que, a diferencia de Hobbes, los levellers 
no enfocan el problema centralmente en la cuestión del orden, pero el 
trasfondo del odio a las universidades por momentos se complementa 

 
47 William Walwyn, An antidote against Master Edwards his old and new poyson, Farmington 
Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646/2005, pp. 6-9. 
48 William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, EEBO, 
58:E359 (8), 1646, p. 16; Lilburne, The legall fundamentall liberties…, op. cit., p. 35; John 
Lilburne, The poore mans cry, EEBO, 1604:08, 1639, p. 12; John Lilburne, The ivglers 
discovered: in two letters writ by Lievt. Col. John Lilburne, EEBO, 65:E409 (22), 1647, p. 1; 
John Lilburne, Ionahs cry out of the whales belly, EEBO, 63:E400 (5), 1647, p. 12. 
49 Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, 47:E286 (15), 1645, pp. 12-13; Richard 
Overton, Martin's eccho: or A remonstrance, from His Holinesse reverend young Martin Mar-
Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645, pp. 16-20. 
50 John Lilburne, As you were…, op. cit., pp. 4, 15 y 26. 
51 Walwyn, The power of love, op. cit., pp. 45–46. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

28 

bastante bien. Otro ejemplo de esta tendencia puede encontrarse en 
Overton, quien critica justamente a los universitarios a través de textos 
satíricos arguyendo cómo con sus conocimientos de lenguas y ciencias 
terminan sofísticamente implantando falsas ideas en el pueblo.52 Esto 
se enmarca en una idea general dentro de varios levellers de que la 
verdad no necesita ser descubierta a través de complejidades típicas del 
mundo universitario.53 Aquello que más me interesa marcar es que, ni 
en los levellers ni en Hobbes, el clasicismo romano es un fundamento 
propicio para la política, ya sea para la manutención del orden o para 
asegurar el bien del pueblo. Más bien todo lo contrario. Recuérdese por 
último que el mundo universitario es pintado por todos ellos muchas 
veces en relación con el catolicismo, es decir, con la iglesia que tiene 
como uno de sus adjetivos a la palabra “romana”. 

Algo similar ocurre con los presbiterianos. Ya estuvimos viendo 
que los levellers eran fuertemente críticos de esta confesión religiosa 
proveniente de Escocia, y existen investigaciones que hasta llegan a 
aseverar que el mismo origen de los levellers como grupo político se 
debe principalmente a la afrenta que ciertos movimientos puritanos 
llevaron a cabo frente a los presbiterianos que habían tomado el control 
del parlamento después de la victoria frente al rey en la primera parte 
de la guerra civil.54 En este sentido, recordemos que también Hobbes en 
el Behemoth posee numerosos párrafos de crítica a los presbiterianos. 
Es cierto, Hobbes apunta nuevamente al problema de la rebelión y el 
orden, y en cambio los levellers se enemistaron principalmente por ser 
promotores de la tolerancia religiosa frente al intento de los 
presbiterianos de imponer una iglesia oficial con características 
similares a las que ellos venían desarrollando en distintas partes de 
Escocia, cuestión que era muy criticada por varios sectores dentro de 
Inglaterra.55 Más allá de esta diferencia, me interesa marcar algo que los 
levellers enfatizan respecto de los presbiterianos y que en cierto sentido 
Hobbes estaría de acuerdo. La cuestión refiere a la recreación de un 
poder religioso institucionalizado que pueda oponerse al poder político. 
En varias ocasiones los levellers marcan que los presbiterianos, a través 
de instituciones como la conocida asamblea de los divines, terminaban 
creando un falso y perverso contrapoder que impedía a los gobiernos 

 
52 Richard Overton, The araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276 (23), 1645, 
introduction. 
53 William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, op. cit., 
p. 12; Richard Overton, The ordinance for tythes dismounted, Thomson Gale, 2005; 
Goldsmiths'-Kress no. 00918.9; Wing O632; OCLC, 20884778, 1646, p. 24. 
54 Rees, op. cit., cap. 7; Philip Baker, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington 
Library Quarterly, 76, 2013, p. 566; Edmund Morgan, La invención del pueblo. Buenos Aires: 
Siglo XXI, 2006, p. 70. 
55 Philip Edwards, The making of the modern English state, 1460-1660. Basingstoke: 
Palgrave, 2001, p. 342. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

29 

legítimos realizar su trabajo para el bien del pueblo.56 En base a esta 
cuestión, los levellers terminan en varias ocasiones arguyendo que los 
presbiterianos se asemejan a los católicos, denominándolos como una 
popish innovation o como un movimiento análogo a los jesuitas.57 Aquí 
deseo remarcar nuevamente una conexión con Hobbes, dado que 
también él en el Behemoth recrea la conexión entre los presbiterianos y 
los católicos.58 Uno aquí podría alegar que tanto los levellers como 
Hobbes están proponiendo la vuelta a una idea clásica de lo político en 
donde lo religioso no se presenta como un contrapoder 
institucionalizado, y en este sentido una vuelta a la Roma clásica podría 
convertirse en un interesante antídoto frente a ese agustinismo político 
que se fue desarrollando durante el Medioevo. Ahora bien, existe un 
pequeño detalle respecto de esta posible tesis: ni los levellers ni Hobbes 
utilizan ejemplos de la Roma clásica, o de una supuesta tradición 
republicana basada en la romanidad, para justificar esta crítica a que 
una institución religiosa pueda controlar a los legítimos poderes 
políticos. 

 
Seguidamente, me gustaría marcar dos cuestiones que volverían a 

unir a levellers y Hobbes en la vereda opuesta al supuesto renacimiento 
de la romanidad clásica. Son dos tópicos que de alguna manera están 
en el corazón de aquello que había sido no solo la estructura 
institucional de la antigua República Romana, sino también una 
manera particular de encarar el fenómeno político. El primero de estos 
puntos está relacionado con los presbiterianos y el problema de los 
contrapoderes. Se trata de la teoría del gobierno mixto. Cualquiera que 
intente vislumbrar en un intelectual algún indicio de influencias 
romanistas no podría dejar de tratar esta cuestión. Y aquí aparece el 
punto que me interesa describir. Tanto Hobbes como los levellers son 
fuertemente críticos de cualquier idea de gobierno mixto. Obviamente 
estos ingleses apuntaban la problemática pensando en gran parte, como 
veremos a continuación, en los problemas que generaba la 

 
56 John Lilburne, Plaine truth without feare or flattery, or, A true discovery of the 
unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO, 63:E400 (5), 1647, pp. 5-8; John 
Lilburne, The opressed mans opressions declared: or, An epistle written by Lieut. Col. John 
Lilburn, EEBO, 766:32, 1647, pp. 31-32; John Lilburne, Rash oaths unwarrantable: and the 
breaking of them as inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647, pp. 13-16; Richard Overton, 
The nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290 (17), 1645, p. 3; William Walwyn, The 
compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14, 1644, pp. 21-23; Overton, Richard, Divine 
observations upon the London-ministers letter against toleration, EEBO, 1079:14,1646, p. 7. 
Marco aquí que la misma idea de una asamblea de ancianos por encima del poder político 
podía considerarse como una especie de tiranía, recreando una conexión con los ideales 
del republicanismo (Michael Winship, “Godly Republicanism and the Origins of the 
Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, 2006, pp. 432–434.) 
57 Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, op. cit., p. 19; John Lilburne, Plaine 
truth without feare or flattery, op. cit., pp. 3–7. 
58 Hobbes, op. cit., p. 180. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

30 

estructuración política institucional de Inglaterra en referencia a las 
relaciones que debían existir entre el Rey, los Lores y los Comunes. Sin 
embargo, veremos que la manera en qué critican la tesis del contralor 
entre poderes puede tener claramente una relación con esa 
característica esencial de la República Romana como gobierno mixto. 
Como veremos a continuación, tanto para Hobbes como para los 
levellers existía un gran peligro tanto en un gobierno al estilo de la 
polibiana tesis del gobierno mixto romano, como en la estructuración 
del gobierno medieval inglés. El peligro era cómo se dan en estos 
sistemas la división de la soberanía, el esquema de la decisión política y 
el problema de la obediencia.  

En el caso de Hobbes esto resulta un tema ya bastante estudiado. 
Recuérdese por caso que ya en su Elements of Law citaba a Bodin para 
criticar al gobierno mixto y la soberanía dividida,59 cuestión que 
reaparece explícitamente en el Leviathan. Pero veamos aquí cómo lo 
describe en el Behemoth. La siguiente cita expone claramente la 
cuestión: 

 
¿Cómo entonces un Rey puede disponer su deber como 
corresponde, o el súbdito saber cuál de sus amos debe obedecer? 
Porque aquí hay manifiestamente dos poderes, que, en el caso de 
no concordar, no pueden ser ambos obedecidos.60 
 

La problemática del gobierno mixto en Hobbes es un tema complejo que 
requeriría de toda otra investigación específica. No me interesa aquí 
elaborarlo, sino simplemente marcar, a través de citas como la expuesta, 
que Hobbes nunca podría congeniar con la idea de gobierno mixto al 
estilo polibiano porque, según su visión de lo político, esto llevaría 
indefectiblemente al caos, la anarquía, o por supuesto al estado de 
naturaleza. Recordemos que el Behemoth no es un texto tan sistemático 
como otros del autor, y por ello acá las ideas son expresadas de manera 
mucho más simple. Sin embargo, el meollo del problema es el mismo. 
Hobbes lo explicita claramente en esa cita. Su obsesión principal es la 
cuestión de la obediencia, la cual está íntimamente ligada a la necesidad 
de la indivisibilidad de la soberanía. Recuérdese, él en este texto está 
criticando los problemas que pueden surgir de una diferencia de 
opiniones (o visiones) entre el rey y el Parlamento, que fue justamente 
lo que sucedió en la década de 1640. Pero lo mismo podría aplicarse a 
la idea del gobierno mixto en la República romana. La existencia de 
varios poderes, supuestamente iguales entre sí, y de cuya articulación 
debe surgir la decisión política expresada a través de la legislación, para 
Hobbes es simplemente un sinsentido. Y para este intelectual inglés, por 
lo menos en este texto, lo más ilógico del asunto no se proyecta en la 

 
59 Baumgold, op. cit., p. 25. 
60 Hobbes, op. cit., p. 94. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

31 

dificultad que podría surgir al momento de que los distintos poderes 
necesiten acordar en ciertas políticas, sino en una cuestión mucho más 
simple y que era su gran obsesión detrás de esta obra. ¿Qué harán los 
súbditos si esos poderes no pueden acordar entre sí? En lenguaje 
schmittiano, la gran cuestión para Hobbes es que los súbditos deben 
tener bien en claro quién es el poder que toma las decisiones en última 
instancia, a fin de que puedan cumplir su rol de obediencia como 
súbditos de manera correcta y así mantener el orden social. Lo que está 
diciendo Hobbes es que la guerra civil surgió por este preciso motivo. 
De allí la crítica a lo que denomina como una “mixarquía”, una 
monarquía mixta, que según este autor “no es sino pura anarquía”.61 

Aquello que me interesa marcar es que en los levellers puede 
encontrarse una visión similar. Estos publicistas son fuertemente 
críticos de la idea de gobierno mixto. Esto tiene un trasfondo ligado a 
las bases ideológicas de sus proyectos políticos, y parte del estado del 
arte actual hace hincapié en esta perspectiva. Por ejemplo, se referencia 
que el gobierno mixto sería un contrasentido porque pervertiría la 
esencia misma de la soberanía popular que ellos estarían proponiendo. 
Recuérdese que su proyecto político se centraba en el poder del pueblo 
y, a nivel institucional, en la supremacía de la Cámara de los Comunes 
formada por los representantes de ese pueblo (usan exactamente esa 
terminología). El pueblo no puede compartir la soberanía con otras 
instituciones.62 Una estructuración que implique que el rey o la Cámara 
de los Lores impidan a la Cámara de los Comunes promulgar una ley 
sería a la vez una afrenta al núcleo del sistema, y una vuelta al pasado 
esclavizador. De hecho, en varias ocasiones describen al rey y a los lores 
como descendientes de los normandos que habían subyugado al 
verdadero pueblo inglés, cuya representación se da exclusivamente en 
la Cámara de los Comunes. En este marco, para citar sólo algunos 
ejemplos, Overton presenta a la Cámara de los Comunes como la “más 
alta suprema autoridad”, que representa a todo el reino.63 En un sentido 
similar, y yendo en contra de aquello que hoy consideraríamos la 
necesidad de que el Poder Judicial sea parte de este esquema de división 
y contralor del poder, Lilburne expone que la Cámara de los Comunes 
es “la más alta Corte de Justicia (Court of Judicature)”, a la cual deben 
subordinarse todos los habitantes.64 

Pero aquello que me interesa puntualizar es cómo los levellers, 
además de esta cuestión, critican al gobierno mixto por un motivo 
similar al postulado por Hobbes. Para estos puritanos, el gran problema 
de esta estructuración política son las consecuencias que acarrea el 

 
61 Hobbes, op. cit., p. 135. 
62 Para esta cuestión véase Fernández Llebrez, op. cit., p. 42; Foxley, op. cit., pp. 42 y 219. 
63 Richard Overton, An arrow against all tyrants, en Sharp, op. cit., p. 62. 
64 Lilburne, Regall tyrannie discovered, op. cit., p. 47. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

32 

desacuerdo entre los distintos poderes o instituciones. Obviamente los 
levellers lo plantean en principio no tanto en torno al problema de la 
obediencia (recuérdese que ellos estaban resistiendo a un régimen), sino 
más en torno a ideas superadoras como la libertad. Nótese el siguiente 
texto: “[es] imposible para nosotros creer que puede ser consistente con 
la seguridad o la libertad de la nación el ser gobernada por tres o dos 
poderes supremos, especialmente cuando la experiencia ha probado que 
suelen diferir en sus juicios en lo concerniente a la libertad.”65 La 
diferencia con Hobbes no es menor. A Lilburne le preocupa más la 
defensa de la verdadera libertad que el problema de la obediencia. Pero 
el fondo de la cuestión es el mismo. ¿Qué sucede cuando los distintos 
poderes no poseen una idea común sobre qué legislar? Más allá de la 
diferencia, en los levellers tampoco faltan citas que hagan referencia 
también al problema de la obediencia. Nótese este párrafo: 

 
Que haya tres o dos Estados igualmente supremos es una absurda 
nulidad en el gobierno, porque admítase que dos de ellos acuerdan 
y no el tercero, entonces no habrá ningún procedimiento ni 
determinación… admítase que ninguno de los tres acuerdan entre 
sí, entonces nada podrá llevarse a cabo, lo cual en un gobierno es 
algo ridículo de imaginar […] que el Reino sea gobernado por el 
Rey, los Lores y los Comunes, es un acertijo que ningún hombre 
entiende.66  
 

El texto puede resultar curioso viniendo de William Walwyn, uno de los 
levellers que es especialmente ponderado por sus propuestas de 
tolerancia religiosa y defensa de la libertad. Sin que esto sea excluyente, 
aquí este publicista está haciendo referencia a una cuestión mucho 
menos “idealista”. ¿Cómo puede ser eficaz un gobierno? Y la respuesta 
que da es que solo puede serlo si el poder emana desde una única 
instancia. La cita es especialmente elocuente porque, obviamente sin 
poseer la sistematicidad de un gran pensador como Hobbes, refiere una 
cuestión que el autor del Leviatán y el Behemoth no dudaría en aseverar: 
un gobierno mixto no es simplemente ineficaz o poco conveniente, es 
una completa irracionalidad. Walwyn lo explica de una manera bastante 
más poética, como algo imposible de imaginar al estilo de un acertijo 
insoluble, pero el fondo de la cuestión es exactamente el mismo. El 
verdadero gobierno, reflejo de una correcta racionalidad y lógica, nunca 
podrá ser un gobierno mixto.67 

 
65 Lilburne, The petition of 11 September, op. cit., p. 1007. 
66 William Walwyn, The bloody proiect, or a discovery of the new designe, in the present war, 
EEBO, 73:E460 (4),1648, p. 9. 
67 Sólo a modo anecdótico, podría recordarse que Bodin, en una fraseología bastante 
similar a la de Walwyn, confirmaba que “es imposible, incompatible e inimaginable 
combinar monarquía, estado popular y aristocracia” (Jean Bodin, Los seis libros de la 
República. Medrid: Tecnos, 1997, p. 89). 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

33 

 
Para ir concluyendo me gustaría simplemente mencionar el otro 

punto que resulta en gran parte esencial si quisiésemos entender el 
fondo de la romanidad, ya no tanto ligado a un tema institucional sino 
más bien a una manera particular de entender el fenómeno político y la 
toma de decisiones. Me refiero a la clásica discusión del actuar político 
como prudencia y en base a la phronesis, La política como ciencia o la 
política como arte. Varias de las lecturas clásicas de Hobbes lo figuran 
como un autor que rompe con el esquema medieval de la política 
subordinada a la moral, no solo con la idea de que el actual político 
debería respetar ciertos preceptos filosóficos y teológicos, sino también 
por su crítica a la política como un accionar práctico que actúa sobre 
una realidad que siempre es contingente, en donde el actuar concreto 
no se deduce matemáticamente. Se trata de una temática harto 
conocida y que no me propongo elaborar. Esta manera de entender la 
política como prudencia ya está expresada de manera obvia en los 
autores clásicos como Platón y Aristóteles. Aquello que aquí me interesa 
marcar es que probablemente esta perspectiva era la base de la práctica 
no solo política sino también jurídica durante la República romana. 
Quizás un ejemplo claro de ello se daba en el actuar del pretor, como un 
magistrado que no se limitaba simplemente a aplicar la ley, sino que 
poseía funciones particulares para interpretarla cuando él entendía que 
el sistema no proveía de soluciones a casos concretos, teniendo como 
consecuencia la capacidad de crear una legislación particular a partir 
de sus sentencias. Los edictos del pretor se convertían así no en una 
declaración o negación de derechos, sino en un resumen de las acciones 
a emprender ante los casos que se presentaran durante su mandato, 
hecho que le permitía interponer recursos procesales y extraprocesales 
extraordinarios ante lo que él podía considerar como criterios obsoletos 
del ius civile o recrear nuevas fórmulas ante casos no contemplados en 
el derecho.68 El resultado de este particular actuar jurídico llevó con el 
tiempo al surgimiento de un nuevo tipo de derecho, el conocido como 
ius honorarium, basado en estas interpretaciones prudenciales de los 
pretores. Según varios historiados, ésta era una característica esencial 
del sistema republicano romano, que marcó una flexibilidad particular 
que lo habilitaba a enfrentar crisis políticas y sociales, sin perder la 
estabilidad del sistema como tal (por los menos hasta el siglo I ac). Una 
flexibilidad del sistema jurídico-político que permitía la posibilidad de 
introducir cambios sin la rigidez de una ley fija que ordenase de una vez 
por todas las relaciones entre los órganos de poder, asegurando el 

 
68 Alfredo Di Pietro y Ángel Enrique Lapieza Elli, Manual de derecho romano. Buenos Aires: 
Depalma, 1995, pp. 10 y 80. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

34 

correcto intercambio entre tradiciones, leyes escritas y nuevas 
convenciones.69 

Aquí el problema que surge es que sería bastante difícil de 
compatibilizar esta manera de enfocar lo político y lo jurídico desde la 
perspectiva de Hobbes. Si bien hay investigadores que argumentan que 
justamente en el Behemoth podría encontrarse un Hobbes que se acerca 
a esta idea del accionar político como arte, estos mismos estudios 
matizan fuertemente la hipótesis.70 Y aquí volvemos a la eterna 
discusión sobre el valor que puede tener la historia como maestra de 
vida para la política. Cuando Hobbes usa ejemplos históricos para 
referirse al accionar político, lo hace para hablar de cuestiones 
específicas predefinidas por él mismo, como por ejemplo aquello que se 
requiere para enfrentar posibles revueltas. Y aún en estos casos, no se 
trataría de una prudencia basada en las virtudes como se entendían en 
la teoría clásica medieval, sino más bien el aceptar el uso de ciertas 
estrategias para consolidar el poder. Otro ejemplo que podría 
mencionarse es respecto del tema que menciona el ya citado Jimenez 
Colodrero respecto del Hobbes que refiere a la figura de Augusto.71 Esta 
indagación en la historia no está predispuesta en el marco de un arte 
político que aprende de la historia para actuar de manera prudencial en 
un mundo contingente y basándose en los preceptos del derecho natural 
y la ley divina (Santo Tomás de Aquino dixit), sino sólo como un caso 
para mostrar una idea que ya está previamente sistematizada.   

En este marco y respecto de esta problemática, los levellers 
apuntarían a premisas similares. Si bien los textos de estos publicistas 
no tratan la cuestión de manera específica, podemos derivarlo (sin 
demasiada dificultad) de algunas premisas básicas de su ideario. 
Piénsese por ejemplo en su afrenta al poder de los monarcas absolutos. 
La idea de que un magistrado, como lo era el pretor romano, pudiese 
tener la capacidad de reinterpretar la ley para definir cursos de acción 
supuestamente no previstos por el sistema jurídico, sería para los 
levellers un claro ejemplo de ese “libre accionar” que los monarcas 
pretendían tener (recuérdese el título de la famosa obra de Jacobo I). Es 
elocuente en este sentido el Vox plebis de Overton, texto que antes 
habíamos citado como ejemplo de su romanidad, en donde insta a 
someterse a las leyes porque, caso contrario, los ingleses caerán en una 
“infecciosa enfermedad para el Estado, [basada] en un poder arbitrario, 

 
69 John North, “The Constitution of the Roman Republic", en A Companion to Roman 
Republic (Nathan Rosenstein y Fritz Morstein-Marx eds.), Pondichery: Blackwell, 2006, p. 
273.; Corey Brennan, "Power and Process under the Republican Constitution", en The 
Cambridge Companion to the Roman Republic (Harriet Flower ed.), Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004, p. 32.  
70 Adam Yoksas, “Strategy as enough: statesmanship as the peacemaker in Hobbes's 
Behemoth", History of Political Thought, 34, 2, 2013, pp. 229 y 250. 
71 Jimenez Colodrero, op. cit., p. 92. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

35 

y un gobierno discrecional, que en los tiempos de la prerrogativa era 
falsamente llamado la manera prudencial”.72 Si bien dije que los 
levellers no trataron puntualmente esta temática de la prudencia, esta 
frase deja bien en claro su forma de pensar. Además, estos publicistas 
nunca permitirían a la monarquía (ya sea el rey o cualquiera de sus 
magistrados) tal capacidad de acción, si se recuerda que eran los 
descendientes de los malvados normandos. Críticas análogas fueron 
expuestas no sólo hacia la monarquía de los Estuardo, sino también 
para el gobierno que comenzó a consolidarse a partir de 1649 bajo la 
égida de Cromwell, arguyendo que cualquier tipo de gobierno 
personalista (ya sea el del rey o el de un general) termina en la opresión 
del pueblo.73 Bajo esta misma línea, hay otro punto que sirve de ejemplo. 
En un momento dentro de la conflictiva época de la guerra civil y 
posterior revolución, los levellers llegaron a aceptar la monarquía, y de 
hecho tuvieron contactos con sectores realistas después de la segunda 
guerra civil.74 Esta especie de extraña alianza pudo tener distintas 
explicaciones, entre las cuales está aquella que dice que de hecho no 
existió y que fue sólo un mito recreado por el Rump Parliament 
controlado por Cromwell.75 Más allá de las explicaciones 
historiográficas, aquello que resulta vital es entender que los levellers 
podrían haber aceptado a un rey (aún un Estuardo), pero siempre y 
cuando se subordinase al ideal de soberanía popular, al texto concreto 
del Agreement y a las leyes que la Cámara de los Comunes vaya 
promulgando.76 Un segundo ejemplo lo tenemos con la figura de los 
tribunales. En la historia inglesa quizás pueda ser difícil encontrar algo 
parecido al pretor romano, pero sí existían los tribunales que en 
ocasiones podían tener una forma de actuar análoga, en base a la 
cuestión de la reinterpretación de la ley. La respuesta de los levellers no 
sería demasiado distinta. Los jueces eran parte de ese grupo, junto con 
las universidades, las corporaciones y los abogados, que habían 
implantado durante siglos el régimen esclavizante de los normandos y 

 
72 Overton, Vox plebis, op. cit., pp. 60-63. 
73 William Thompson, England's Standard Advanced, op. cit., p. 189; John Lilburne, 
England's new chains discovered, en Sharp, op. cit., p. 154; John Lilburne, The second part 
of England’s New Chains Discovered, EEBO, 2534:4, 1649, pp. 17-18. 
74 David Wootton, “Leveller democracy and the Puritan Revolution”, en The Cambridge 
history of political thought, 1450-1700 (J. H. Burns y Mark Goldie eds.), Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008, p. 421; Zagorin, op. cit., p. 38. 
75 Jason Peacey, “Print and principals: John Lilburne, civil war radicalism, and the Low 
Countries”, en John Lilburne and the Levellers (John Rees ed.), Londres / Nueva York: 
Routledge Taylor & Francis Group, 2018, pp. 79-80 y 90. 
76 John Lilburne, To all the affectors and approvers in England, EEBO, 2050:31, 1649, p. 8; 
Lilburne, The legall fundamentall liberties…, op. cit., p.57. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

36 

que en varios textos asocian a lo demoníaco.77 ¿Cómo podría permitirse 
a aquello que estos puritanos consideraban como retoños del demonio 
la capacidad de reinterpretar la ley para recrear un nuevo derecho? 
Como sucedió con otros puntos, probablemente Hobbes y los levellers 
no encaran esta cuestión bajo las mismas premisas y sin tener los 
mismos objetivos, pero el fondo tiene un núcleo común. Y ese núcleo 
parece estar lejos de la práctica política (y jurídica) que se desarrollaba 
en la República Romana. 

 
Conclusiones 
Este trabajo tuvo un humilde objetivo que era examinar una obra 
particular (y poco estudiada) de un autor tan importante como Thomas 
Hobbes. Resulta muy difícil postular algo nuevo sobre este tipo de 
clásicos. El artículo intentó presentar una mayor originalidad y brindar 
algún aporte, principalmente estudiando a Hobbes bajo tres ejes. En 
primer lugar, enfocándose en una obra que durante muchos siglos fue 
casi desconocida, y que recién en las últimas décadas comenzó a llamar 
la atención de algunos investigadores (y aún así, las publicaciones sobre 
el Behemoth son desproporcionadamente menos que las habidas para 
otras obras de Hobbes). Segundo, el objetivo se centraba en comparar 
algunas ideas que Hobbes desarrolla esta obra con las obras políticas de 
los levellers, grupo que tiene una importante literatura de investigación 
en el ámbito de la historiografía inglesa y que en las últimas décadas fue 
ponderado como pionero en importantes temáticas enmarcadas en las 
tradiciones liberales, republicanas y hasta constitucionales. En tercer 
lugar, el análisis comparativo entre estos autores se centró en cómo los 
mismos encaraban la recepción del republicanismo clásico romano, 
siendo la problemática de la recepción de los clásicos en la modernidad 
temprana un tema que está cobrando cada vez mayor vigor entre 
historiadores y politólogos.  

Siempre creí que las conclusiones no deben postular nada que no 
haya sido explicado en el desarrollo propio del trabajo. Por eso me 
limito a marcar solo dos cuestiones que se extraen de este trabajo 
comparativo entre las ideas de Hobbes y los levellers. 

 El primer punto refiere al hilo conductor de este trabajo, el 
problema de cómo los clásicos grecolatinos, y particularmente la 
tradición del republicanismo romano, influyeron (o no) en autores 
enmarcados dentro de la filosofía y teoría política moderna. Las 
distintas aristas que mostré respecto de cómo Hobbes y los levellers 
trataban esta cuestión me lleva en cierto sentido a bregar por una cierta 

 
77 Véase como ejemplo los siguientes textos: VVAA, The gallant rights, Christian priviledges, 
solemn institutions of the sea-green order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648, p. 1; John Lilburne, 
A true relation of the materiall passages of Lieut. Col. Iohn Lilburnes sufferings, EEBO, 
53:E324 (9), 1646, p. 6; William Walwyn, Tyranipocrit, discovered with his wiles, wherewith 
he vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649, p. 50. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

37 

moderación. Variadas investigaciones actuales, tanto a nivel nacional 
como internacional, parecen estar un tanto obsesionadas con una 
especie de intento de “republicanizar” los orígenes de la teoría política 
moderna, quizás con el objetivo de desanclar esta teoría de perspectivas 
centradas en la conformación del Estado moderno y la soberanía 
absoluta. En este trabajo cité algunos politólogos e historiadores que 
podrían enmarcarse de alguna manera dentro de esta perspectiva. Los 
casos de Quentin Skinner, J. G. A. Pocock y Philip Pettit quizás sean los 
más reconocidos. Otro caso interesante en este marco podría ser el de 
Maurizio Viroli. Pero también incluí algunos casos de investigadores 
menos reconocidos por fuera del ambiente de la historiografía inglesa y 
que se dedican más particularmente a temas específicos sobre la 
Revolución Puritana. Aquí podrían citarse los estudios de Rachel 
Foxley, Samuel Glover o Fernando Fernández Llebrez. No quiero pecar 
de soberbia y entiendo que este es un tema de suma complejidad. Sin 
embargo, análisis como el que intenté desarrollar en este trabajo 
deberían por lo menos matizar estos intentos de revitalizar la presencia 
de los clásicos grecolatinos y en particular de la tradición republicana 
romana. Pido que no se malinterprete, no estoy diciendo que no hubo 
ningún tipo de influencia. Sólo apunto que en ocasiones esta recepción 
no fue tan vasta, y aún en los casos en que se daba, debería analizarse 
con precisión si se trataba simplemente de un uso circunstancial con el 
solo objetivo de reforzar ideas que en última instancia estaban muy lejos 
de la esencia del republicanismo antiguo. Con esta comparación entre 
el Behemoth y la literatura política de los levellers intenté brindar un 
ejemplo de este último punto. 

La otra cuestión que simplemente querría mencionar es que este 
tipo de estudios comparativos obviamente sirven a nivel historiográfico 
para conocer mejor el ambiente ideológico de una época (cercano a lo 
que Pocock llamaba el “momento”). Pero mi interés particular estaba 
más enfocado hacia discusiones de teoría y filosofía política. Aquí el 
trabajo se encuadra en una serie de investigaciones que vengo llevando 
a cabo respecto de las bases de las ideas políticas modernas, entre ellas 
las ligadas a los orígenes del liberalismo y el republicanismo. En este 
marco, el análisis del Behemoth y los levellers se centró en brindar 
ciertos soportes sobre cómo a partir de la temprana Modernidad se fue 
gestando una teoría política que, entre otras bases, se fundamentó en 
una profunda enemistad y crítica destructiva al pasado medieval, tanto 
respecto de la teoría en sí como de las estructuras institucionales que se 
habían gestado durante siglos. Y aquí es donde paradójicamente 
parecen unirse en una extraña amistad autores que supuestamente eran 
radicalmente opuestos, como Hobbes y los levellers. Nuevamente pido 
que no se me malinterprete. No estoy negando las profundas diferencias 
que existen entre las teorías de estos intelectuales. Solamente marco que 
quizás en el fondo compartían ciertos basamentos ideológicos que 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

38 

entiendo deberíamos profundizar si queremos entender parte de la 
esencia de la teoría política moderna.  

 
 

 
Referencias bibliográficas 
 
 
Baker, Philip, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington 

Library Quarterly, 76, (2013), pp. 559–587. 
 
Barbour, Reid, English Epicures and Stoics. Ancient Legacies in Early 

Stuart Culture, Amherst: University of Massachusetts Press, 1998. 
 
Baumgold, Deborah, “When Hobbes Needed History”, en Hobbes and 

History (G.A.J. Rogers y Tom Sorell, eds.), Londres / Nueva York: 
Routledge, 2000, pp. 24–42. 

 
Bodin, Jean, Los seis libros de la República, Madrid: Tecnos, 1997. 
 
Bouwsma, William J., The Waning of the Renaissance, New Haven: Yale 

University Press, 2002. 
 
Brailsford, Henry Noel, The Levellers and the English Revolution, 

Stanford: Stanford University Press, 1961. 
 
Brice, Katherine y Lynch, Michael J., The Early Stuarts and the English 

Revolution 1603–60, Londres: Hodder Education, 2015. 
 
Brennan, Corey, “Power and Process under the Republican 

Constitution”, en The Cambridge Companion to the Roman Republic 
(Harriet Flower, ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 
2004. 

 
Caricchio, Mario, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the 

Radical Experience”, en Varieties of Seventeenth- and Early 
Eighteenth-Century English Radicalism in Context (Ariel Hessayon, 
ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, pp. 69–86. 

 
Di Pietro, Alfredo y Lapieza Elli, Ángel Enrique, Manual de derecho 

romano, Buenos Aires: Depalma, 1995. 
 
Dzelzainis, Martin, “History and Ideology: Milton, the Levellers, and the 

Council of State in 1649”, Huntington Library Quarterly, 68, (2005), 
pp. 269–287. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

39 

Edwards, Philip, The Making of the Modern English State, 1460–1660, 
Basingstoke: Palgrave, 2001. 

 
Fernández Llebrez, Fernando, “Los levellers y el ‘humanismo radical’: 

dentro y fuera del republicanismo”, Foro Interno, 14, (2014), pp. 
35–63. 

 
Foxley, Rachel, The Levellers. Radical Political Thought in the English 

Revolution, Manchester: Manchester University Press, 2013. 
 
Glover, Samuel Dennis, “The Putney Debates: Popular versus Élitist 

Republicanism”, Past & Present, 164, (1999), pp. 47–80. 
 
Hampsher-Monk, Iain, “The Political Theory of the Levellers: Putney, 

Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, (1976), 
pp. 397–422. 

 
Hill, Christopher, Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation 

of the English Revolution of the 17th Century, Nueva York: St. 
Martin’s Press, 1997. 

 
Hobbes, Thomas, Leviathan, Oxford: Clarendon Press, 2012. 
 
Hobbes, Thomas, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The 

University of Chicago Press, 1990. 
 
Jiménez Colodrero, Andrés, “Hobbes y Tácito: balance y conclusiones”, 

en Perspectivas latinoamericanas sobre Hobbes (María Liliana 
Lukac, comp.), Buenos Aires: Educa, 2008. 

 
Kraynak, Robert, “Hobbes’s Behemoth and the Argument for 

Absolutism”, The American Political Science Review, 76, 4, (1982), 
pp. 837–847. 

 
Krey, Gary S. de, Following the Levellers: Political and Religious Radicals 

in the English Civil War and Revolution, 1645–1649, Londres: 
Palgrave Macmillan, 2017. 

 
Kwiatkowski, Nicolás, Historia, progreso y ciencia: Textos e imágenes en 

Inglaterra, 1580–1640, Buenos Aires: Miño y Dávila, 2009. 
 
Levy, Fritz, “The Background of Hobbes’s Behemoth”, en The Historical 

Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y David 
Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center Press y 
Cambridge University Press, 2002, pp. 243–266. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

40 

Lilburne, John, The Upright Mans Vindication, EEBO, 109:E708 (22), 
1653. 

 
Lilburne, John, A Defensive Declaration of Lieut. Col. John Lilburn, 

EEBO, 108:E702 (2), 1653. 
 
Lilburne, John, L. Colonel John Lilburns Apologetisch Verhael, EEBO, 

101:E659 (30), 1652. 
 
Lilburne, John, As You Were, or, The Lord General Cromwel and the 

Grand Officers of the Armie Their Remembrancer, EEBO, 464:1, 
1652. 

 
Lilburne, John, To All the Affectors and Approvers in England, EEBO, 

2050:31, 1649. 
 
Lilburne, John, The Second Part of England’s New Chains Discovered, 

EEBO, 2534:4, 1649. 
 
Lilburne, John, The Legall Fundamentall Liberties of the People of 

England Revived, Asserted, and Vindicated, Text Creation 
Partnership, 2008–2009; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649. 

 
Lilburne, John, Strength Out of Weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649. 
 
Lilburne, John, A Defiance to Tyrants. Or The Araignment of Two Illegall 

Committees, EEBO, 81:E520 (30), 1648. 
 
Lilburne, John, The Peoples Prerogative and Priviledges, Asserted and 

Vindicated…, EEBO, 67:E427 (4), 1647. 
 
Lilburne, John, The Opressed Mans Opressions Declared, EEBO, 766:32, 

1647. 
 
Lilburne, John, The Ivglers Discovered, EEBO, 65:E409 (22), 1647. 
 
Lilburne, John, Regall Tyrannie Discovered…, EEBO, 59:E370 (12), 

1647. 
 
Lilburne, John, Rash Oaths Unwarrantable: and the breaking of them as 

inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647. 
 
Lilburne, John, Plaine Truth Without Feare or Flattery or, A true discovery 

of the unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO, 
63:E400 (5), 1647. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

41 

Lilburne, John, Ionahs Cry Out of the Whales Belly, EEBO, 63:E400 (5), 
1647. 

 
Lilburne, John, An Anatomy of the Lords Tyranny and Iniustice exercised 

upon Lieu. Col. Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of 
London, EEBO, 58:E362 (6), 1646. 

 
Lilburne, John, A True Relation of the Materiall Passages of Lieut. Col. 

Iohn Lilburnes sufferings , EEBO, 53:E324 (9), 1646. 
 
Lilburne, John, The Poore Mans Cry, EEBO, 1604:08, 1639. 
 
Lilburne, John, Come Out of Her My People or an answer to the questions 

of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639. 
 
Lilburne, John, “The Petition of 11 September 1648”, en Cobbett’s 

Parliamentary History of England (William Cobbett, ed.), Londres: 
T. C. Hansard; R. Bagshaw, 1806–1812. 

 
Lilburne, John, “England’s New Chains Discovered”, en The English 

Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 

 
Lilburne, John, “The Young Men’s and the Apprentices’ Outcry”, en The 

English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998. 

 
Lilburne, John; Walwyn, William; Overton, Richard y Prince, Thomas, 

“An Agreement of the Free People of England”, en The English 
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 

 
Lockyer, Roger, Tudor and Stuart Britain, 1485–1714, Londres / Nueva 

York: Routledge, 2013. 
 
MacGillivray, Royce, “Thomas Hobbes’s History of the English Civil 

War. A Study of Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2, 
(1970), pp. 179–198. 

 
Morgan, Edmund, La invención del pueblo, Buenos Aires: Siglo XXI, 

2006. 
 
Nenner, Howard, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the 

Right of Resistance in Seventeenth-Century England ”, Journal of 
British Studies, 48, (2009), pp. 859–870. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

42 

North, John, “The Constitution of the Roman Republic”, en A 
Companion to the Roman Republic (Nathan Rosenstein y Fritz 
Morstein-Marx, eds.), Pondichery: Blackwell, 2006. 

 
Overton, Richard, An Appeale from the Degenerate Representative Body 

the Commons of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398 
(28), 1647. 

 
Overton, Richard, A Sacred Decretal, or Hue and Cry, EEBO, 47:E286 

(15), 1645. 
 
Overton, Richard, Martin’s Eccho: or A remonstrance, from His Holinesse 

reverend young Martin Mar-Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645. 
 
Overton, Richard, The Araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276 

(23), 1645. 
 
Overton, Richard, The Nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290 

(17), 1645. 
 
Overton, Richard, Divine Observations upon the London-Ministers Letter 

Against Toleration, EEBO, 1079:14, 1646. 
 
Overton, Richard, The Commoners Complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646. 
 
Overton, Richard, The Ordinance for Tythes Dismounted, Thomson Gale, 

2005; Goldsmiths’-Kress no. 00918.9; Wing O632; OCLC 20884778, 
1646. 

 
Overton, Richard, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646. 
 
Overton, Richard, “A Remonstrance of Many Thousand Citizens”, en 

The English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998. 

 
Overton, Richard, “An Arrow Against All Tyrants”, en The English 

Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 

 
Overton, Richard; Wildman, John; Sexby, Edward y Lilburne, John, 

England’s Miserie, and Remedie remedie in a judicious letter from an 
utter-barrister to his speciall friend, concerning Leiutenant [sic] Col. 
Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645. 

 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

43 

Peacey, Jason, “Print and Principals: John Lilburne, Civil War 
Radicalism, and the Low Countries”, en John Lilburne and the 
Levellers (John Rees, ed.), Londres / Nueva York: Routledge Taylor 
& Francis Group, 2018, pp. 79–94. 

 
Pettit, Philip, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas 

republicanas (Félix Ovejero, José Luis Martí y Roberto Gargarella, 
eds.), Barcelona: Paidós, 2004, pp. 115–136. 

 
Pocock, J.G.A., El momento maquiavélico. El pensamiento político 

florentino y la tradición republicana atlántica, Madrid: Tecnos, 
2002. 

 
Rahe, Paul, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and 

Orders in Early Modern Political Thought, Chapel Hill / Londres: The 
University of North Carolina Press (Kindle Edition), 1994. 

 
Rees, John, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in 

England 1640–1650, Nueva York: Verso, 2016. 
 
Richards, Peter, John Lilburne (1615–1617): English Libertarian, 

Londres: Libertarian Alliance, 2008. 
 
Rosler, Andrés, Razones públicas: Seis conceptos básicos sobre la 

república, Buenos Aires: Katz, 2016. 
 
Schmitt, Carl, El nomos de la tierra, Buenos Aires: Struhart & Cía., 2005. 
 
Skinner, Quentin, Liberty Before Liberalism, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1998. 
 
Skinner, Quentin, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop 

Journal, 61, (2006), pp. 156–170. 
 
Springborg, Patricia, “Hobbes’s Biblical Beasts: Leviathan and 

Behemoth”, Political Theory, 23, 2, (1995), pp. 353–375. 
 
Thompson, William, “England’s Standard Advanced”, en The Concise 

Encyclopedia of the Revolutions and Wars of England, Scotland, and 
Ireland, 1639–1660 (Stephen C. Manganiello, ed.), Lanham: 
Scarecrow Press, 2004, pp. 189–190. 

 
Verardi, Julián, Tiempo histórico, capitalismo y modernidad: La 

experiencia inglesa en la modernidad temprana, Buenos Aires: Miño 
y Dávila, 2013. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

44 

VVAA, The Gallant Rights, Christian Priviledges, Solemn Institutions of 
the Sea-Green Order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648. 

 
Walter, John, “Crowds and Popular Politics in the English Revolution”, 

en The Oxford Handbook of the English Revolution (M. J. Braddick, 
ed.), Oxford / Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 330–
346. 

 
Walwyn, William, The Power of Love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643. 
 
Walwyn, William, The Compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14, 

1644. 
 
Walwyn, William, Englands Lamentable Slaverie, EEBO, 50:E304 (19), 

1645. 
 
Walwyn, William, A Parable or consultation of physitians upon Master 

Edwards, EEBO, 58:E359 (8), 1646. 
 
Walwyn, William, A Whisper in the Eare of Mr. Thomas Edwards 

minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646. 
 
Walwyn, William, An Antidote Against Master Edwards His Old and New 

Poyson, Farmington Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646 / 2005. 
 
Walwyn, William, The Bloody Proiect or a discovery of the new designe, 

in the present war, EEBO, 73:E460 (4), 1648. 
 
Walwyn, William, Tyranipocrit discovered with his wiles, wherewith he 

vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649. 
 
Walwyn, William, Walwyns Just Defence against the aspertions cast upon 

him in a late un-Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO, 
1370:16, 1649. 

 
Walwyn, William, “Gold Tried in the Fire”, en The English Levellers 

(Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 
1998. 

 
Winship, Michael P., “Godly Republicanism and the Origins of the 

Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, (2006), 
pp. 427–462. 

 
Wootton, David, “Thomas Hobbes’s Machiavellian Moments”, en The 

Historical Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

45 

David Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center 
Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 210–242. 

 
Wootton, David, “Leveller Democracy and the Puritan Revolution”, en 

The Cambridge History of Political Thought, 1450–1700 (J. H. Burns 
y Mark Goldie, eds.), Cambridge: Cambridge University Press, 
2008. 

 
Yoksas, Adam, “Strategy as Enough: Statesmanship as the Peacemaker 

in Hobbes’s Behemoth”, History of Political Thought, 34, 2, (2013), 
pp. 225–251. 

 
Zagorin, Perez, A History of Political Thought in the English Revolution, 

Whitstable: Latiner Trend & Co. Ltd., 1965. 


