ISSN: 2683-7315

De la libertad en el Estado a la libertad del
Estado: Hobbes entre el liberalismo y el
republicanismo

Rafael Esteban Gutiérrez Lopera
Gimnasio Los Andes
Bogotd, Colombia
ORCID: 0000-0003-2259-2521
gutierrez@usantotomas.edu.co

Resumen

Este trabajo tematiza la concepcién hobbesiana de la libertad desde un
4angulo que trasciende al paradigma mecanicista de la libertad negativa
y expone su compatibilidad con una magnitud prima facie antagénica:
la obediencia politica. Para ello, el texto ofrece un balance del
tratamiento que Thomas Hobbes da al concepto de libertad en el
Leviatdn mediante su contraste con las tipologias formuladas por
Benjamin Constant, Isaiah Berlin y Quentin Skinner, referentes que
comparten una fijacién por el concepto de libertad y una antipatia por
la propuesta hobbesiana. El itinerario de trabajo comprende tres
momentos: (I) evidenciar la filiacién liberal con que Hobbes aborda el
concepto negativo de libertad, (II) informar la cercania entre la
autodeterminacién individual y estatal en el Leviatdn y los rudimentos
republicanos del concepto positivo de libertad, y (III) resenar la
contribucién hobbesiana al paradigma moderno de la moral prudencial
como articulador entre versiones adversas de la libertad.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75


https://orcid.org/0000-0003-2259-2521

DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

Palabras clave
Libertad, obediencia, liberalismo, republicanismo

Abstract

This paper deals with the Hobbesian conception of liberty from a
perspective that transcends the mechanistic paradigm of negative
liberty and exposes its compatibility with a prima facie opposite
magnitude: political obedience. To this end, the text presents a balance
of Thomas Hobbes treatment of the concept of liberty in the Leviathan
by contrasting it with the typologies formulated by Benjamin Constant,
Isaiah Berlin and Quentin Skinner, authors who share an attraction for
the concept of liberty and an aversion for the Hobbesian proposal. The
work plan is integrated by three moments: (I) to expose the liberal
affiliation with which Hobbes approaches the negative concept of
liberty, (II) to report the closeness between individual and state self-
determination in the Leviathan and the republican foundations of the
positive concept of liberty, and (III) to outline the Hobbesian
contribution to the modern paradigm of prudential morality as an
articulator between contrary versions of liberty.this work, first of all, I
focus on historically outlining some aspects of how Hobbes receives the
problem of political power; Secondly, I clarify what the theory of
indirect power defended by Bellarmine consists of; in third place; I
analyze the arguments by which Hobbes intends to object to the
cardinal; Fourthly, I point out how the problem of indirect power is
updated in the contemporary world; Finally, I conclude on the
limitation of the concept of state sovereignty.

Keywords
Liberty, freedom, obedience, liberalism, republicanism

48 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

al podria decirse que las criticas frecuentemente dirigidas a

Thomas Hobbes, en torno a la dificultad de armonizar su

predileccién autoritativa con el axioma moderno de la libertad

natural, carecen de sustento en la obra del autor. El propio
Hobbes afirma en méas de una ocasién que la limitacién de la libertad
natural puede considerarse la finalidad principal de la existencia de la
ley civil.! Reconociendo tempranamente esta premisa, este trabajo no
busca desacreditar las criticas a la concepcién hobbesiana de la libertad
restando importancia a los pasajes del Leviatdn (1651) que las inspiran,
sino que pretende hacerlo en virtud de una lectura menos reduccionista
de la prosa hobbesiana en su conjunto. En lo que sigue se presenta una
pauta de interpretacién que se niega a dar por cierto que la limitacién
hobbesiana de la libertad natural vaya en detrimento de la libertad
propiamente dicha, sorteando también la conclusién de que todo lo que
el Leviatdn tiene para decir al respecto del principio fundante de la
modernidad politica se reduzca a la “ausencia de impedimentos
externos”. En esto preferimos situarnos junto a autores como Quentin
Skinner, cuyo juicio apunta que

...sugerir, como han hecho muchos comentadores, que Hobbes
exhibe una “hostilidad creciente” hacia las reivindicaciones en pro
de la libertad y que esta hostilidad encuentra su punto mas alto en
el Leviathan es malinterpretar el sentido de sus reflexiones-2

Para ensefiar como el concepto hobbesiano de libertad desborda
con mucho la célebre acepcién negativa, nos proponemos un balance de
la cadencia conceptual del Leviatdn alaluz de tres abordajes tipolégicos
analogos. Nos referimos a los contrapuntos presentados por Benjamin
Constant en De la libertad de los antiguos comparada con la de los
modernos (1819), por Isaiah Berlin en Dos conceptos de libertad (1958),
y por el propio Skinner en textos como La idea de libertad negativa:

! Thomas Hobbes, Leviatdn o la materia, forma y poder de una repiiblica, eclesidstica y civil
(trad. de M. Sanchez Sarto). Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2007, pp. 173,
220.

2 Quentin Skinner, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi). Bernal: Universidad
Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo, 2010, p. 137.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 49



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

perspectivas filosdficas e histéricas (1982-1983), y Hobbes y la libertad
republicana (2008). La razén de confrontar nuestra agenda
interpretativa con esta serie de tipologias es contribuir al despeje de al
menos dos razonamientos que, siendo a nuestro juicio dudosos, suelen
reproducirse con facilidad en este entorno de debate incluso, como
veremos, por cuenta de los autores mencionados. El primero afirma que
la libertad negativa del individuo hobbesiano no aguarda otro designio
que el de verse integralmente rendida a la autoridad del Estado
leviatanico; por el segundo se aduce que el modelo politico hobbesiano
no resiste la incursién de una idea de libertad que no sea su propia
acepcion negativa, siendo, luego, incompatible con todas las demas.
Ambas hipétesis confluyen en una misma proposicién de acuerdo con
la cual el diseno ideado por Hobbes no informa la compatibilidad
esencial entre la libertad y la obediencia. Esquemaéticamente hablando,
creemos que Constant, Skinner y Berlin han dado cada cual a su manera
en colegir que dicha concordancia es ciertamente posible, mas ninguno
concede que tal posibilidad encuentre en la obra de Hobbes condiciones
suficientes de realizacion.

Con todo, para desarrollar una linea de lectura desde la cual sea
posible atribuirle a Hobbes una comprensién del concepto de libertad
mas madura de lo que sus adversarios suelen reconocerle, nuestra
estructura argumentativa se despliega a lo largo de tres momentos: la
aproximacion inicial (apartados I y II) consistira en revisar la critica
protoliberal que hace de Hobbes un fanitico de la autoridad estatal
incapaz de admitir la inalienabilidad de la esfera privada, para lo cual
ensefiaremos cOomo prosperan en el vientre leviatanico los sintomas mas
individualistas de la libertad. La segunda etapa de la discusién
(apartados III y IV) supone un desafio tanto mayor por cuanto el
semblante liberal del ideario hobbesiano es concedido solamente para
hacerle vulnerable ante los contraargumentos republicanos que
denuncian la ausencia de una libertad basada en la autodeterminacién
positiva de la esfera publica y de los individuos que la integran, todo lo
cual nos instard a examinar el verdadero alcance conceptual de
nociones como soberania y derecho de naturaleza. En su arco final
(apartados V y VI), este trabajo se propone mostrar cémo el marco de
la modernidad politica, a través de un principio de conducta prudencial
reivindicado tanto por el liberalismo hobbesiano como por el
republicanismo maquiaveliano, permite salvar la brecha entre interés
personal y deber civico, contribuyendo por la misma operaciéon a
despejar la aparente contradiccién entre libertad y obediencia

I. El accionar cualitativo de la soberania
Para desembarazarnos de algunos de los juicios mas triviales que
han pesado sobre Hobbes, atendamos a la primera y més simple capa

50 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

de la critica al Leviatdn, labrada por Constant en la version extendida de
sus Principios de politica aplicables a todos los gobiernos (1806). Alli,
Constant declara que de los dos principios que hacen a la idea
rousseauniana de autoridad politica (origen en la voluntad general, de
un lado, y cualidad de absoluta, del otro), uno de ellos le conduce a lidiar
con Hobbes como partidario insigne del absolutismo. Constant no tiene
reparos en admitir que toda autoridad legitima lo es por emanar del
ejercicio de una voluntad general; su preocupacién radica en la
pretensién hobbesiana de que el poder autoritativo sea investido con un
derecho de ejecucién ilimitado, capaz de pronunciarse allende la
individualidad y, en casos de necesidad, en detrimento de ella. Para €],
el que la autoridad politica sea concebida como absoluta tiene como
contraprestacién un extravio inminente de la libertad. Asi, Constant
encarna la faceta mas superficial del desdén por la propuesta
hobbesiana, arguyendo que “con la palabra absoluto, ni la libertad ni
(...) la paz ni la felicidad son posibles bajo ninguna institucién”.?
Repuntando su alegato, Constant se siente en la necesidad de recordarle
a Hobbes ciertas obviedades, como que el castigo no recae sino sobre
las culpas, que la guerra no procede sino en la enemistad y que la ley no
cabe sino en el desorden, todo lo cual sugiere que el fil6sofo suizo carga
sobre el inglés un concepto cuantitativo del caracter absoluto que reviste
la soberania.® Dicho en las palabras de Berlin, “Constant no podia
comprender por qué si el soberano era ‘todo el mundo’ no debia oprimir,
si asf lo decidia, a ninguno de los ‘miembros’ de su yo invisible”.® Esto
es, la reducciéon del poder absoluto a una magnitud puramente
cuantitativa solamente puede redundar en la alienacién absoluta de
todas y cada una de las instancias sobre las cuales su voluntad se
proyecta.

Ciertamente, Constant es sensato en circunscribir normativamente
los alcances de la soberania en un sentido cualitativo, es decir, cifiendo
su capacidad de interferencia a los casos en que el deber y necesidad de
hacerlo le habilita y no meramente por el mero derecho y posibilidad de
interferir. Lo que nos parece discutible es que la versién hobbesiana del
absolutismo sea —como lo presume Constant- una medida cuantitativa
que interfiere a todos los efectos en proporciéon a su densidad
aritmética. De ser cierto que la idea hobbesiana de soberania absoluta
equivale al desalojo de todo resto de libertad, entonces resulta
completamente enigmatica la existencia del capitulo XXI del Leviatdn,
a cuyo contenido no se hace mencién alguna en la critica de Constant.

3 Benjamin Constant, Principios de politica aplicables a todos los gobiernos (trad. de V.
Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores; Liberty Fund, 2011, p. 43.

+ [dem.

s Isaiah Berlin, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi trayectoria intelectual
(trad. de A. Rivero). Madrid: Editorial Alianza, 2014, p. 104.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 51



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

Nosotros creemos que Hobbes no es indiferente a la idea de que lo que
acaba de dar sentido a la libertad, incluso en su escueta acepcién
negativa, es la aclaracién cualitativa del espacio de no interferencia vy,
por tanto, un ejercicio discerniente de la soberania absoluta.
Precisamente, en el mencionado capitulo XXI, dedicado a tematizar la
libertad de los subditos, cual contestacién anticipada a la inquietud
constantiana de que “las leyes podrian prohibir tantas cosas que
tampoco habria libertad”, Hobbes reconviene alegando que “no existe
en el mundo Estado alguno en el cual se haya establecido normas
bastantes para la regulacién de todas las acciones y palabras de los
hombres, por ser cosa imposible”.® En efecto, el criterio del inglés
apunta que incluso en los contextos mas intervencionistas, siempre que
las conductas no estén permanentemente mediadas por la coercién
fisica, la existencia de un espacio elemental en el que el individuo
conserva su derecho individual de desplegarse negativamente con
libertad es una deduccién necesaria.

Nuevamente, el estudio de Berlin en Dos conceptos de libertad
resulta ilustrativo a este respecto. Emparentando el liberalismo de
Alexis de Tocqueville y Constant con la filosofia politica de John Locke,
John Stuart Mill y Hobbes —cuya definicién de hombre libre cita en una
nota al pie—, Berlin advierte que, si bien todos ellos veian claramente la
necesidad de acotar la libertad individual para que ésta no barriese con
los capitales integradores de la sociedad civil, también creian “que debia
existir un cierto &mbito minimo de libertad personal que no podia ser
violado bajo ningtin concepto”.” En el mismo texto también se situa a
Hobbes en un espectro de pensamiento “conservador” y “reaccionario”,
caracterizado por acentuar mas briosamente la necesidad de regular las
conductas individuales con vistas al mantenimiento de valores como la
justicia, la seguridad, la felicidad, la cultura, entre otros. Poniendo como
contrapunto de Hobbes las posturas mas interesadas en la contencién
del poder publico, Berlin afirma que “los dos bandos estan de acuerdo
en que una parte indeterminada de la vida humana ha de permanecer
independiente de la esfera de control social. Invadir este vedado, por
poco que fuera, seria despotismo”.®

En este sentido, concediendo a Hobbes un interés por mantener
una esfera de libertad individual, Berlin dara un giro a la idea de la
pérdida de libertad en el modelo leviaténico al atenuar el alcance de la
tesis. Lo que se afirma a partir de Berlin no es ya que el disefo
hobbesiano sea enteramente incompatible con la libertad, sino que en
los casos concretos en que la legalidad afirma su pretensién autoritativa
de condicionar normativamente la conducta del individuo, la

6 Constant, Principios..., p. 30; Lev, p. 173.
7 Berlin, Dos conceptos..., p. 50.

s Ibid., p. 53.

52 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

observancia de la ley comporta un acto no-libre. Las leyes, en rigor, no
encadenan al individuo en todas y cada una de las circunstancias que
hacen a su jurisdiccién, mas si lo hacen en aquellas situaciones a las que
su enunciado refiere, incluso si de su cumplimiento emana un beneficio
mas idéneo que la libertad individual o si se evita un yugo atn mas
subordinante que la legalidad. En términos del concepto negativo de
libertad, lo que se anota no es su abolicién a todos los efectos, sino que
del hecho de que las interferencias legales resulten convenientes para
dar cabida a un entorno de seguridad, justicia, igualdad, abundancia,
ocio, etcétera, no se sigue que dichas interferencias no sean tales. Segiin
lo interpreta Berlin, Hobbes habria preferido ser franco con respecto a
la suspensién cualitativa de la libertad antes que “enganar” a su lector a
propésito de las implicaciones que la aplicacién de la ley acarrea para
su derecho de no ser obstaculizado. Con todo, Hobbes “no tenia la
pretensién de que los soberanos no esclavizasen sino que justificé tal
esclavitud, y al menos no tuvo la desvergiienza de denominarla libertad”
concluye Berlin®. Es aqui donde el argumento de Berlin empieza a
generarnos suspicacias. No tanto por la liviandad de considerar que
Hobbes justifica algtin grado de esclavitud en su esquema de sujecién
politica, sino porque una lectura cuidadosa del Leviatdn no puede
ignorar que Hobbes si informa la coherencia entre la libertad y los actos
de obediencia.

II. Obediencia voluntaria: sobre la libertad en el Estado

La tesis mas célebre desarrollada por Skinner a propésito de
Hobbes se refiere precisamente el arqueo que adolece el concepto de
libertad en el Leviatdn con respecto a obras anteriores como Elementos
del derecho natural y politico (1640) y De cive (1642). Frente a los
Elementos, donde el concepto no aparece explicitamente definido,
Skinner adhiere a la hipotesis de Philip Pettit, de acuerdo con la cual
Hobbes habria dado a la idea de libertad una especificidad subliminal,
pero inequivoca, empleando la palabra para referirse a la “ausencia de
obligacién”.!® Bajo este criterio no habria lugar a objetar la idea de
Berlin segin la cual un acto de obediencia es idéntico a un acto no-libre.
Sin embargo, en la presentacién del 1642 introduce una definicién
explicita, ya condicionada por la clausula mecanicista que deriva su
sentido y validez conceptual de su aplicabilidad al movimiento de los
cuerpos: “la libertad, si quisiéramos definirla, no es otra cosa que una
ausencia de obstdculos que impiden el movimiento”."! Pero no es sino

9 Ibid., p. 104.

10 En Liberty and Leviathan, Philip Pettit [“Liberty and Leviathan”. Politics, Philosophy and
Economiics, 4, 1, (2005), p. 137] despliega el argumento histérico-conceptual segiin el cual
“en The Elements of Law se hace referencia clara y tnicamente a la libertad como no-
obligacién”.

1" Thomas Hobbes, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza Editorial, 2000, p. 167.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 53



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

hasta el Leviatdn que nuestro filésofo ultima su definicién mediante un
injerto sumamente relevante para las consideraciones politicas,
refiriéndose no ya a obstaculos o impedimentos sin mas, sino a
obstaculos “externos”, que recortan de facto el espacio de movilidad del
individuo, por distincién de los obstaculos “internos” o “arbitrarios”,
que radican en el propio arbitrio deliberativo del agente. “Cuando el
impedimento de la mocién radica en la constitucién de la cosa misma,
no solemos decir que carece de libertad”, aduce Hobbes apenas unas
lineas antes de sugerir de qué manera, dada la consumacién de la
definicién negativa de libertad, es posible afirmar que ésta es
compatible con movilizadores internos al arbitrio que, como el temor,
conducen a la obediencia.'?

Esta compatibilidad es la que asoma en los casos mas ordinarios
de obsecuencia civil, cuyo ejemplo més diciente, en opinién de Hobbes,
es el caso de quien paga sus deudas por temor a la pena de prisién. Lo
que garantiza la libertad de este acto de obediencia es un axioma liberal
elemental, y es que la medida punitiva que respalda la norma no es
preventiva, sino consecutiva, de modo que no se clausura la posibilidad
de deliberar sobre las alternativas y actuar con arreglo al veredicto final;
mas cuando el juicio indica que lo més conveniente es ceiiirse a la ley,
el resultado, en demérito de la lectura de Berlin, es un acto deliberado —
libre- de obediencia. Asi, cuando se afirma que “generalmente todos los
actos que los hombres realizan en los Estados, por temor a la ley, son
actos cuyos agentes tenian libertad para dejar de hacerlos”, el
razonamiento opera con una idea de libertad negativa circunscrita a la
ausencia de interferencia factual sobre nuestros actos voluntarios, no a
la ausencia de consecuencias sobre los mismos.!> Obedecer y
desobedecer son alternativas plenamente habilitadas para cualquiera en
situacion civil; que la ley, por otra parte, esté amparada por un poder
coercitivo presto a interceder en caso de desobediencia es una realidad
distinta. En efecto, Hobbes no considera que todo lo que se desprenda
de los actos libres deba convalidar las pretensiones del agente, o lo que
es igual, Hobbes entiende bien que el ejercicio de la libertad también
puede ser contraproducente para si mismo. Dicho lo cual, el temor a las
consecuencias indeseables de un acto libre de desobediencia no hace
menos libre el sucesivo acto de obediencia.

Si bien el libre accionar, al decantarse en desacato, puede acarrear
consecuencias asociadas al recorte de la libertad negativa, las
derivaciones de los actos deliberados de obediencia también pueden
consistir en un recibimiento de cierta libertad. Asi se insintia en el
escenario hobbesiano de la conguista al aludir a “quienes contratan con
el vencedor, prometiéndole obediencia a cambio de la vida y de la

12 Lev., p. 171.
5 Lev., p. 172.

54 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

libertad.”!'* De esta cita es razonable suponer que lo que se recibe por
efecto del pacto no es un aumento o expansién de la libertad negativa;
si bien tampoco se trata de una reduccién del espacio de no
interferencia. Lo que se sigue del pacto consiste no en el acotamiento
factico de la libertad negativa, sino en el aseguramiento acotado de su
ejercicio. Ahora, tal y como explica el propio Berlin, desde la 6ptica
liberal clasica la admisién del orden civil y sus interdicciones no se
explica inicamente por el tamaifo de la libertad negativa politicamente
amparada. Otro tipo de beneficios son los que acaban de dar sentido a
las relaciones de subordinacién politica, beneficios que Berlin se cuida
de homologar con la libertad negativa, lo cual no nos inhibe a nosotros
de identificarlos con otro tipo de libertad. Esta meditacién sobre el
producto de los actos libres de obediencia interpela nuevamente a
Constant, quien introduce una significacién de libertad sucedanea pero
distinta de la de libertad negativa, a saber: la libertad moderna.

Consideremos, primero, qué es lo que tiene en mente Hobbes a
proposito del fruto de la vida civil. Ya en el onceavo capitulo, el fil6sofo
incrusta entre las causas de la disposicién humana a la obediencia civil
un distintivo “afdn de tranquilidad y de placeres sensuales” cuya
consecucién se ve, en circunstancias pre-estatales, continuamente
postergada para priorizar las laboras de supervivencia y seguridad
propia. De ahi que este “amor a las artes”, este “afan de saber, y las artes
de la paz inclinan a los hombres a obedecer un poder comun, porque tal
deseo lleva consigo un deseo de ocio, y, por consiguiente, de tener la
proteccién de algtin otro poder distinto al propio” a fin de destinar
nuestra fuerza vital al desempefo de actividades y propésitos mas
concupiscibles.’® Esta inclinacién humana a trascender la mera
disposicién de autoconservacién halla su cauce intraestatal en las
libertades que, en “el silencio de la ley” -lo cual no equivale a ausencia
de legalidad—, todo stibdito esté en posicion de ejercer conforme a lo que
su propio juicio y preferencias privadas determinen:

...por ejemplo, la libertad de comprar y vender y de hacer, entre si,
contratos de otro género, de escoger su propia residencia, su propio
alimento, su propio género de vida, e instruir sus nifios como crea
conveniente, etc.”!®

Parafraseando a Hobbes,” lo que los individuos procuran mediante su
conversién civil es la oportunidad de ocurrencia para la industria, la
certidumbre en la planificacién a futuro, el cultivo de las tierras, la

1 Lev., p. 580.

15 Lev., p. 80.

16 Lev., pp. 173-174.
17 Lev., p. 103.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 55



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

propiedad sobre las mismas, los ejercicios de navegacién, la
construccién de edificaciones confortables, la emergencia de
instrumentos que facilitan labores de gran esfuerzo, el conocimiento
acerca la faz de la tierra, el computo del tiempo, las artes, las letras vy,
en sintesis, la sociedad.'® Con todo, el concepto de seguridad civil, que
para Hobbes constituye la causa final de la fundacién del Estado, no
agota su significado en “una simple conservacién de la vida”, sino que
en su enunciaciéon también deben considerarse implicadas “todas las
excelencias que el hombre puede adquirir para si mismo por medio de
una actividad legal, sin peligro ni dafio para el Estado”".

Por su parte, cuando Constant, en De la libertad de los antiguos
comparada con la de los modernos, afirma que “el objeto de los
modernos es la seguridad de sus goces privados; y ellos llaman libertad
a las garantias concedidas por las instituciones de estos mismos gocen”,
sus palabras no resultan adversas al criterio con que Hobbes ensefia no
ya la mera conveniencia fisiolégica de una vida civilmente ordenada,
sino la deseabilidad individualista e industrialista de la misma.?* En los
primeros paragrafos de su conferencia, Constant se refiere al concepto
de libertad moderna como:

...el derecho de no estar sometido sino a las leyes, no poder ser
detenido, ni preso, ni muerto, ni maltratado de manera alguna por
el efecto de la voluntad arbitraria de uno o de muchos individuos:
es el derecho de decir su opinién, de escoger su industria, de
ejercerla, y de disponer de su propiedad, y aun de abusar si se
quiere, de ir y venir a cualquier parte sin necesidad de obtener
permiso, ni de dar cuenta a nadie de sus motivos o sus pasos: es el
derecho de reunirse con otros individuos, sea para deliberar sobre
sus intereses, sea para llenar los dias o las horas de la manera mas
conforme a sus inclinaciones y caprichos.?!

Este espectro de prerrogativas, todas las cuales suponen un margen
de interferencia legislativa, ya excede lo que conceptualmente
contempla la libertad negativamente entendida. Por otra parte, vistas
las permisiones con que Hobbes caracteriza la vida en el entorno estatal,
dificilmente podrian considerarse excluidas de €l las libertades relativas
al regocijo individual de una intimidad impenetrable, el beneficio
personal de una sociabilidad pacifica y el disfrute del producto de la

15 Lecturas como la de Hannah Arendt en Los origenes del totalitarismo (1951) y Pierre
Manent en Historia del pensamiento liberal (1987) resefian el proceso hobbesiano de
creacion del Estado como la busqueda interesada de condiciones de paz civil en las que los
individuos puedan gozar del fruto de su iniciativa privada.

9 Lev., p. 275.

20 Benjamin Constant, Del espiritu de conquista (trad. de M. Truyol Wintrich y M. Antonio
Lépez). Madrid: Editorial Tecnos, 1988, p. 76.

21 Ibid., p. 67.

56 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

iniciativa privada. Decimos, pues, que lo que el liberalismo de Constant
denomina “libertad moderna” no se revela diametralmente distinto de
lo que Hobbes entiende por “libertad de los stubditos”. Mas atn, siendo
estas libertades, a juicio de Hobbes, el fruto de un acto de autolimitacién
y obediencia primordial, no nos parece del todo claro —al menos no tan
claro como le resulta a Berlin— que el esquema hobbesiano se resista a
concebir la obediencia como una forma especifica de ejercer la libertad.
Mas adelante ofreceremos pistas adicionales a este respecto.

Por lo pronto, incumbe reconocer una omision significativa en el
recién citado paragrafo, y es todo lo tocante a las lineas en las cuales
Constant define la libertad moderna, ademds, como el “derecho de
influir (...) en la administracién del gobierno”.?? De este punto
quisiéramos pasar a ocuparnos en lo que sigue, pues es aqui donde
encalla el imaginario -a nuestro entender equivocado- de que el
arquetipo politico-institucional del Leviatdn no admite un concepto de
libertad que desborde su habitual enfoque individualista y adquiera una
connotacién especificamente politica del concepto.

II1. La forma soberana del Estado: sobre la libertad de/Estado

Sera Skinner quien exponga la versién mas completa de este
planteamiento critico en su libro Hobbes y la libertad republicana, cuya
pauta argumental unge a Hobbes como “el enemigo mas temible de la
teoria republicana de la libertad.”?* Skinner reconoce el esfuerzo
hobbesiano por demostrar que la obediencia politica es afin al ejercicio
de la libertad individual, y advierte que este planteamiento coincide en
sus trazos mas gruesos con el tipo de relaciéon que el republicanismo
espera entablar con la libertad. El matiz diferenciador, del cual se
desprenden sus discrepancias, consiste en que el historiador condiciona
la convergencia entre libertad y obediencia al contexto de una autoridad
politica ordenada bajo un régimen republicano de gobierno, lo cual deja
por fuera de toda posibilidad al Estado monarquico al que Hobbes era
tan afecto. A partir de aqui nos trasladamos de la pregunta sobre si es
posible ser libre al interior de un Estado a la pregunta sobre qué tipo de
Estado es aquel cuyos miembros pueden considerarse libres.

Pivoteando en el Digesto como sostén del paradigma republicano,
Skinner aduce que lo que distingue la libertad de la servidumbre es que
“la libertas de la que gozan los hombres libres radica en que estos se
hallan ‘bajo su propio poder’, lo opuesto a encontrarse ‘bajo el poder de
algiin otro’.”?* Este criterio adopta la forma de una libertad positiva a la
manera de Berlin al explicarse no a partir del margen de no
interferencia, sino en razén de “qué o quién es la causa de control o

22 Ibid., pp. 67-68.
23 Skinner, Hobbes..., p. 12.
2 Ibid., p. 10.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 57



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

interferencia que puede determinar que alguien haga o sea una cosa u
otra.”? De este modo, la libertad en el sentido republicano se predica
del agente cuya conducta no responde, en ultima instancia, mas que a
su propio arbitrio, merced a lo cual se reconoce duefio de si mismo y de
su accionar. Pero esta concepcién republicana de la libertad conlleva
una clausula adicional que es decisiva para el ordenamiento politico
entero, y es que todo atisbo de libertad “se convierte en su opuesto en
virtud de la sola presencia de un poder arbitrario, cuyo efecto es rebajar
a los miembros de dichas asociaciones de la condicién de hombres
libres a la de esclavos.”?® De esto se sigue que para que los miembros de
una comunidad civil puedan considerarse duefios de si mismos, el tipo
de organizacién que los concita no puede desempefiarse bajo la forma
de un poder arbitrario, esto es, cuyas determinaciones le sean extrainas
al arbitrio de la colectividad gobernada. El Estado, para abreviar en una
expresion cardinal del debate, ha de ser un ‘Estado libre’. Para entender
qué dice la tradicién republicana sobre lo que hace a la libertad del
Estado, Skinner nos remite a fuentes clasicas como Tucidides —cuya
Historia de la guerra del Peloponeso fue traducida por primera vez al
inglés por el propio Hobbes-, quien rememora la celebracién de Pericles
en su discurso finebre acerca de:

“el estado de libertad” heredado por sus conciudadanos, lo describe
en términos de la condicién en que estos son “enteramente
autosuficientes”. Cuando el embajador de Mitilene declara (...) que
su ciudad sigue siendo “nominalmente un Estado libre”, lo que
quiere decir es que él y sus conciudadanos tienen “atin leyes
propias”. Y, similarmente, al pronunciar Hermoécrates (...) su
discurso en favor de la paz, equipara el deseo de “que nuestras
ciudades sean libres” con el anhelo de ser “duefios de nosotros

mismos”.?”

Se remite, sucesivamente, a la Historia de Roma desde su fundacion
de Tito Livio —concretamente la traduccién de Philemon Holland
(1600), a la que se sabe que Hobbes habria tenido acceso— para recordar
la revuelta que condujo al derrocamiento y destierro del reinado
tarquino, tras lo cual,

“el pueblo de Roma’ fue capaz de instituir “un Estado que, de ahi
en mas, fue libre”. “Su libertad”, prosigue, radicaba en el hecho de
que “la autoridad y el imperio de la ley” habian pasado a ser “mas

poderosos que los de los hombres”.?

25 Berlin, Dos conceptos..., p. 47.
26 Skinner, Hobbes..., p. 10.

27 Ibid., pp. 66-67.

28 Ibid., p. 68.

58 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Son varios, pues, los elementos involucrados en las remisiones que dan
forma al concepto en cuestién, a saber: “un Estado en el que solo
gobierna la ley”; en el que “cada quien presta su asentimiento activo a
las leyes que lo obligan”; que “no se halla sujeto a ninguna otra voluntad
que no sea la de sus propios ciudadanos”; y que es “libre de toda tirania
interna y de toda dependencia respecto de otros Estados.”? La
agrupacién de este heterogéneo conjunto de ideas se precipita en la
escritura del historiador hacia la apresurada conclusiéon de que la
ocurrencia de un Estado libre es connatural de la institucién de un
gobierno democritico, es decir, indisociable del gobierno popular.
Esta deduccién, como bien sabe Skinner, no es tan fluida o
autoevidente como su prosa lo sugiere. Ya en el Leviatdn encontremos
una lectura del pensamiento clasico que sitda la especificidad
conceptual de la libertad del Estado no en el reparto popular del
gobierno, sino en la autarquia institucional. Al referirse, en el capitulo
XXI, a la forma en que los “escritores democraticos” de su tiempo
empleaban el concepto de libertad, Hobbes apunta en las notas al
margen que su campo semantico no excede la libertad de los Estado
para actuar como entes soberanos: “Ateniense y romanos eran libres, es
decir, Estados libres: no en el sentido de que cada hombre en particular
tuviese libertad para oponerse a sus propios representantes, sino en el
de que sus representantes tuvieran la libertad de resistir o invadir a otro
pueblo”.* Inspirados en el aristotelismo escolastico, estos escritores a
los que Hobbes tanto instigaba no tendrian en mente otra cosa que una
libertad politica en el sentido de “Estados y reptblicas que no dependen
una de otra”.’! Skinner, desde luego, recibe con suspicacias la
interpretacién de Hobbes, achacdndole cierta miopia por la cual el
significado del concepto se reduce “al hecho obvio de que todos los
Estados independientes son libres de actuar como les plazca”.* Skinner,
ademas, entiende bien que esta sobriedad en la concepcién de la libertad
del Estado habilita a Hobbes a imbuir su propia arquitectura politica,
mediante la nocién de soberania, de una propiedad que el historiador
considera de exclusiva extraccién republicana. El que Hobbes adopte
una nocién de libertad estatal que vindique la libertad particular del
ciudadano sin comprometerse con un régimen popular de gobierno es
precisamente lo que le convierte en el mas “temible enemigo” del
republicanismo. No es, pues, de extrafiar que ya desde el diagnéstico, al
deducir que el rasgo contra-republicano de Hobbes consiste en
considerar que los tedricos republicanos “se hallan completamente

2 Ibid., p. 66.
50 Lev., p. 175.
31 [dem.

32 Skinner, Hobbes..., p. 144.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 59



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

equivocados al suponer que solo en Estados libres podemos vivir como
hombres libres”, nuestro historiador se resista a conceder que el rétulo
de Estado libre le quepa al modelo politico que Hobbes teoriza.** La
razé6n de esto finca en su preocupacién acerca de la filiacién
monarquica de Hobbes —cierta a todas luces—y en la sucesiva suposicién
—falsa, como veremos en breve- de que el modelo leviatanico del Estado
seria de suyo una monarquia. Asi, dado que Skinner no concibe una idea
de libertad estatal a la que no subyazca una organizacién popular del
gobierno, cuando insinta que el de Hobbes no es un Estado libre, lo que
pretende denunciar es que el de Hobbes no es una republica popular y
democratica, sino una monarquia.

La homologacién entre “Estado libre” y “gobierno popular” se
torna en sesgo tan pronto como se presta atencién a la lectura de Marcia
Colish sobre Maquiavelo, un alfil del republicanismo renacentista por
el que Skinner muestra ostensible interés. En La idea de libertad en
Magquiavelo, de 1971, desagrega hasta cuatro sentidos diferentes en que
el florentino emplea el concepto de liberta, siendo uno de los usos maés
manidos el de la “libertad corporativa”, por el cual se expresa que “la
autonomia de una ciudad-Estado es lo que la define como entidad
politica vis-a-vis otras potencias”.*® Con esta expresion se designaba la
independencia detentada por las ciudades-Estado con respecto a sus
pares corporativos, un rasgo crucial para las relaciones exteriores que,
empero, no presupone una forma de gobierno especifica para el régimen
interno. Por oposicién a las comunidades en estado de servitii o
dependientes de una jurisdiccién extranjera, la libertad que Maquiavelo
predicaba de las ciudades-Estado de su tiempo consistia en el derecho
de regirse a si mismas solamente por leyes proferidas por su propia
funcion legislativa. Para mas sefias, Colish explica que “una ciudad que
tiene autonomia es soberana de si misma (principe di se stessa), una
definicién (...) paralela a la famosa férmula de Bartolus de Sassoferrato
para la soberania urbana, civitas sibi princeps”.* Asi, la experta en
estudios medievales advierte que la acepcién corporativa de la libertad
no proviene enteramente de la Antigiiedad clasica greco-romana;
Magquiavelo solamente toma prestado de Roma el sujeto juridico de
corporacion, mas el linaje de la libertad atribuida conduce a un entorno
en el que la idea de gobierno popular no tenia asidero conceptual o
histérico alguno, como lo era el &mbito institucional eclesiastico. Sefiala
Colish que “el uso que hace [Maquiavelo] de esta idea esta en completa
conformidad con la teoria de la corporacién desarrollada en la Edad
Media”, lo cual se verifica en Istorie Fiorentine (1532), donde el

5 Ibid., p. 143.

3+ Marcia Colish, “The Idea of Liberty in Machiavelli”. Journal of the History of Ideas, 32, 3,
(1971), p. 328.

5 Ibid., pp. 327-328.

60 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

florentino se refiere al derecho eclesiastico-institucional de “anular
todas las politicas que contravenian la libertad de la Iglesia (liberta
ecclesiastica)”.*® Esta identificacién de la libertad corporativa con la
autarquia politico-legislativa es suficientemente verificable tanto en las
fuentes de Skinner como en las de Colish; no asi su identificacién con
la idea de gobierno popular, la cual no se implica tan diafanamente en
el concepto de Estado libre como el historiador insinta.

El criterio del propio Skinner se ve matizado, y alineado con el de
Colish, cuando su mirada atenta da la espalda a Hobbes para
proyectarse en Maquiavelo. En La idea de libertad negativa, el
historiador reconstruye, ahora desde el angulo maquiaveliano, la
ecuacion republicana que hace de la libertad del Estado condicién de
posibilidad del vivere libero civil. Aqui, al cuestionarse cémo entiende el
florentino la libertad de la corporacién politica, Skinner encuentra que
esta libertad asoma cuando la ciudad ““no esta sujeta a la supervisién
de ninguna otra”, y, por tanto, es capaz, debido a que no esta
constrefiida, “de gobernarse a sf misma de acuerdo con su propia
voluntad” y de obrar en la consecucién de los fines que ha elegido”.?”
Bien que las preferencias politicas del Maquiavelo de los Discorsi le
llevan a inclinarse por una forma de gobierno republicana, el
historiador admite que:

Magquiavelo cree que es posible, al menos teéricamente, que una
comunidad goce de un modo de vida libre bajo una forma
monarquica de gobierno. Pues no hay en principio razén alguna
por la que un rey no haya de organizar las leyes de su reino en
forma tal que reflejen la voluntad general (...) de la comunidad
como un todo.3®

En este pasaje atin cabe la posibilidad de que el historiador conciba
la monarquia como un Estado “no-libre”, pues la libertad a la que refiere
este “modo de vida libre” no es, en rigor, la libertad del Estado, sino la
de los particulares. No obstante, suponer que el florentino admita una
vida individualmente libre al interior de una monarquia entendida
como un Estado no-libre, equivaldria a imputar a Maquiavelo el rasgo
antirepublicano que Skinner achaca a Hobbes, de modo que la regla
republicana no solamente seria transgredida por un absolutista
irremediable como Hobbes, sino también por un republicano de
Perogrullo como el Maquiavelo de los Discorsi. Para fortuna de Skinner,

5 Ibid., p. 327.

37 Quentin Skinner, ‘La idea de libertad negativa: perspectivas filoséficas e histéricas’. En
Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.), La filosofia en la historia: ensayos de
historiografia de la filosofia (trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidés Ibérica, 1990,
p. 243.

38 [dem.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 61



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

este no es el caso de Maquiavelo; para su desconcierto, tampoco es el de
Hobbes.

Tal y como lo advirtiera Colish, en un gesto disidente con respecto
a quienes “tendian a concebir la republica florentina en términos
constitucionales, identificAndola con el gobierno participativo”,
Magquiavelo daba un tratamiento al concepto de republica “en el sentido
derivado por los romanos de su significado genérico latino de
respublica, la mancomunidad o el bien comuin”.*® Principiando en esta
acepcion formal del concepto, el autor de El principe no tenia reparo en
emplearlo para referirse a cualquier “mancomunidad” que cumpliese
con las caracteristicas relativas a la autodeterminacién corporativa,
indistintamente del ordenamiento popular, aristocratico o monarquico
de su constitucién. Dado que las mancomunidades, entendidas como
“gobiernos libres (...) pueden adoptar diversas formas”, el Maquiavelo
de Colish anticipa la distincién —pasada por alto por el Hobbes de
Skinner- entre la forma de relacionarse la ciudadania con el gobierno y
la forma de relacionarse el Estado con sus pares.*

Las ideas que a este respecto se hallan en el modelo de Estado de
Hobbes son asimilables incluso para otro mordiente opositor de su
propuesta, como Constant, quien entiende que, mediante el concepto de
soberania, Hobbes expresa un ideario que no se reduce a un tipo
especifico de orden de gobierno. “La democracia es una soberania
absoluta en las manos de todos; la aristocracia una soberania absoluta
en las manos de algunos, la monarquia una soberania absoluta en las
manos de uno solo”, de suerte que la variable de la forma del gobierno
no es condicionante de la forma propiamente soberana del Estado.*! La
idea hobbesiana de soberania, del derecho de cada cuerpo politico a
auto-determinarse con arreglo a sus propias leyes sin injerencia externa,
tiene por sujeto al Estado moderno, no al gobierno monarquico del
Estado. Es precisamente esta distinciéon lo que explica la critica que
carga Hobbes sobre la tradicién republicana cuando sentencia que
“tanto si el Estado es monarquico como si es popular, la libertad es
siempre la misma”.** Skinner, recordemos, interpreta esta férmula
como un embate contra la idea de que “solo podemos esperar vivir como
hombres libres bajo Estados libres, entendidos estos como el término
opuesto de las monarquias”.** Principiando en una exclusién reciproca
entre monarquia y Estado libre, el historiador arroga a Hobbes el
supuesto de que también podemos vivir libres en Estados no-libres. Esta
explicacién no es convincente, maxime cuando el verdadero punto de

39 Colish, The Idea of Liberty..., pp. 344-345.
0 Ibid., p. 345.

+1 Constant, Principios..., p. 42.

2 Lev., p. 175.

s Skinner, Hobbes..., p. 120.

62 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Hobbes es idéntico al que Skinner supo reconocerle a Maquiavelo
cuando sugiere que una monarquia, en tanto mancomunidad soberana
o respublica, puede ser tan competente como una democracia para
garantizar la libertad de su ciudadania. En dos palabras, lo que recusa
Hobbes del razonamiento republicano no es —como denuncia Skinner—
la idea de que sé6lo en Estados libres pueden ser libres los individuos,
sino la inclinacién —de la que aparentemente participa Skinner- a creer
que sélo las republicas son Estados libres. Sorprende, pues, que el
historiador caracterice como un “despliegue de ironia dramatica” el
gesto hobbesiano de subtitular su obra aludiendo a “la materia, forma
y poder de una repiiblica”, pues esta denostacién no le fue merecida a
Magquiavelo, quien ya un siglo antes de Hobbes habria optado por
“aplicar el término republica a cualquier tipo de mancomunidad,
independientemente de su forma constitucional”.* Con todo, al hacer
de la commonwealth la magnitud central de su comprensién politica,
Hobbes demuestra que su planteamiento filoséfico-politico no
representa un alegato en favor de la forma monéarquica del gobierno,
sino una defensa de la forma soberana del Estado como garante de la

libertad civil, férmula con que Skinner sintetiza la teoria republicana de
la libertad.

IV. Libertad positiva y derecho de naturaleza

Para descifrar, finalmente, la conjeturada concordia entre libertad
y obediencia, retomemos la idea de libertad positiva desde el angulo de
Berlin. Antes de escalar hacia la necesidad de un Estado libre a la
manera de Skinner, Berlin ahonda en lo que “ser amo de si mismo”
significa a escala individual. Se trata de “tener conciencia de mi mismo
como un ser activo que piensa y quiere, que es responsable de sus
propias elecciones y es capaz de explicarlas por referencia a sus ideas y
propésitos propios”.* Para exponer el linaje doctrinario del concepto,
el autor se remite a lo que denomina un “liberalismo humanista, ético y
politico”, cuyo arquetipo seria la conciencia protestante guiada por la
razén secular y cuyo abanderamiento filoséfico le es arrogado a
Rousseau y Kant. Embargado por el afdn de seguir sus propios designios
racionales, y al mismo tiempo interpelado por el factum de una
legalidad civil externa, el individuo, afirma Berlin, emprende una
“retirada a la ciudadela interior” estimulada por el acontecer de la
ciudadela exterior. Se trata de un movimiento de abstraccién gnéstica
y abstencién terrenal por el cual la conciencia se apropia de las
determinaciones eficientes de su entorno y, a los efectos de su conducta,
las significa como apetitos resueltos por el tribunal de su propio
arbitrio. De este modo:

 Ibid., p. 168; Colish, The Idea of Liberty..., p. 345.
5 Berlin, Dos conceptos..., pp. 60-61.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 63



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

...me identifico con el que controla y asi escapo de la esclavitud de
lo que es controlado. (...) Obedezco leyes pero me las he impuesto
y las he encontrado en mi propio yo no coaccionado. La libertad es
obediencia pero, en palabras de Rousseau, “obediencia a la ley que
uno se ha prescrito” y ningin hombre puede esclavizarse a si
mismo.*

En este razonamiento, respecto del cual Berlin dejara caer una
afilada critica profundizaremos en breve, nos parece estar ante una
propuesta que empieza a iluminar la cuadratura del circulo. El que
tanto Rousseau, contractualista republicano, como de Kant, liberal
ilustrado, sean identificados como soportes de la tradicién filoséfica que
subyace a la concepcién positiva de la libertad, nos permite perforar un
supuesto que, de la mano de Skinner, hemos arrastrado hasta aqui. Esto
es, la idea de que la libertad como autogobierno es un principio
exclusivamente arraigado en el republicanismo clasico de la Antigiiedad
o el humanismo civico del Renacimiento. En realidad, el sentido mas
basico de la libertad positiva “forma parte de la tradicién individualista
liberal tanto y tan profundamente como el concepto ‘negativo’ de
libertad”.*” Al igual que la idea de Estado libre, si se prescinde de su
adecuacién a un gobierno popular, se torna en un criterio que no le es
exclusivo a la tradicién republicana, tampoco la idea de autolimitacién
individual, si desagregada del entramado de un Estado libre y popular,
deviene privilegio del ideario republicano.

Los elementos que integran el recuadro descrito por Berlin son, al
menos en razén de su estirpe protestante secular, relativamente
sencillos de emparentar con el erastianismo con que Hobbes impregné
sus ideas para interpelar y persuadir a las facciones puritanas y
presbiterianas de su tiempo. Para nosotros, en efecto, el que Hobbes
apropie un concepto negativo de libertad no es 6bice para que también
asome en su planteamiento la idea de libertad como autodeterminacién
moral -y por esa via la idea de libertad positiva-, principalmente en lo
que hace al ejercicio individual del derecho de naturaleza. El gesto
simple de disponer en el capitulo XIV un parédgrafo para definir la
libertad y otro distinto para hacer lo propio con el derecho de naturaleza
ya es sugerente sobre el hecho de estar tratando con materias
conceptualmente diferentes. Con respecto a la ausencia de
impedimentos externos, el fil6sofo establece que, cuando ésta se ve
fracturada por la presencia efectiva de un obstaculo, ciertamente se
recorta la libertad de no ser interferido, pero —aclara a renglén seguido-
tal obstaculo “no pueden impedirle [al individuo] que use ese poder que

le resta, de acuerdo con lo que su juicio y razén le dicten”.*

+ Ibid., pp. 66-67.
1 Ibid., p. 70.
% Lev., p. 106.

64 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Precisamente, el que la libertad negativa pueda “aplicarse tanto a las
criaturas irracionales e inanimadas como a las racionales”, es lo que la
distancia del derecho de naturaleza, para cuyo ejercicio es prerrequisito
el goce de cierta capacidad de juzgar racionalmente, comoquiera que el
concepto es definido como “la libertad que cada hombre tiene para usar
su propio poder como quiera, para la conservaciéon de su propia
naturaleza” y, en tal sentido, “para hacer todo aquello que su propio
juicio y razén considere como los medios mas aptos para lograr ese
fin”.%° Asi, resulta bastante claro que, en lo que a Hobbes concierne, la
frustracién de la libertad negativa en nada desdice del derecho que la
naturaleza ha conferido a cada quien para apelar a su propia razén y
juicio en la consecucién de sus propios fines.

Los cimientos conceptuales del derecho de naturaleza se
esclarecen desde el séptimo capitulo, donde se establece que la nocién
de juicio designa una “sentencia resolutiva o final” analoga, segin
indica Hobbes, a la forma en que “el dltimo apetito en la deliberacién
se denomina voluntad”.®® De este modo, el juicio que ilumina el
despliegue del derecho de naturaleza redunda en actos que se presumen
voluntarios siempre que sean el resultado de una deliberacién que tiene
lugar en la conciencia del agente, y en esto justamente consiste la
apelacion a su propio juicio y razén. Durante esta deliberacion, explica
Hobbes, “en la mente del hombre surgen alternativamente los apetitos
y aversiones, esperanzas y temores que conciernen a una y la misma
cosa, y diversas consecuencias buenas y malas de nuestros actos u
omisiones respecto a la cosa propuesta” se dan cita en el tribunal del
arbitrio a efectos de juzgar cuél es la voluntad final del individuo.> De
tal suerte, cuando el apetito final de la deliberacién es motivado por
temor, lo que hace voluntario el accionar del individuo es su capacidad
para deliberar razonablemente sobre las determinaciones eficientes de
su entorno, lo cual no solamente no diluye en forma alguna su
autonomia; antes bien, la reafirma.

Son estos insumos, imbricados en el derecho de naturaleza y
compatibles en lo esencial con la variante positiva de la libertad, los que
le permiten al fil6sofo engendrar una idea de obligacién modernamente
legitima. El vinculo de apropiaciéon que la voluntad induce entre la
conciencia deliberante y los actos que de ella se siguen es precisamente
el que confiere al individuo el estatus de persona natural, en el sentido
de que “tiene todas las afecciones, competencias cognitivas y
responsabilidades morales que deben suponerse en alguien que, como
se explicé en el Capitulo 14, pretende estar en condiciones adecuadas

 Lev., pp. 106, 171.
5 Lev., p. 51.
51 Lev., p. 47.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 65



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

de entrar como parte en una relacién contractual”.’®> Ciertamente,
Hobbes considera que el que un acto pueda ser rastreado hacia la
voluntad de un autor en pleno uso de sus facultades morales y cognitivas
es prerrequisito para imputarle algtin grado de responsabilidad sobre
sus actos y, en consecuencia, sélo de la autoridad de ese individuo sobre
su voluntario accionar puede germinar la idea de obligacién civil. Esta
concatenacién no le serfa posible al autor del Leviatdn si su tejido
conceptual estuviese resignado a explicar la libertad del individuo
sirviéndose exclusivamente de la ausencia de impedimentos.

V. Lazorray las uvas: jautoengaiio o autolimitacion?

Detengamonos brevemente en la critica que desarrolla Berlin
acerca del concepto de libertad positiva, para cuya explicacién nos
remite a la fabula de Esopo en la que una zorra, habiéndose topado con
un racimo de uvas colgando por fuera del alcance de su destreza, declina
su intento de hacerse con ellas alegando para si misma: “estaban verdes
las uvas, no maduras, como yo creia”.’* Dado que la moraleja adherida
al relato sugiere que “algunos hombres inhébiles por su incapacidad
para lograr lo que quieren echan la culpa a las circunstancias”,
inferimos que lo que Berlin reprocha es una suerte de insinceridad por
parte de quien, hallindose ante -circunstancias adversas, obra
amparandose en la maxima seguin la cual “si veo que puedo hacer muy
poco o no puedo hacer nada de lo que quiero, lo tinico que necesito es
limitar o extinguir mis deseos y con ello me hago libre”.* Su
desconfianza hacia quien deliberadamente limita su conducta sin sentir
comprometida su autonomia afinca en el riesgo de abrir la puerta al
despotismo consentido en los asuntos politicos. Esto es, que

si el tirano (...) consigue condicionar a sus subditos (...) para que
dejen de tener los deseos que tenfan y adopten (“internalicen”) la
forma de vida que ha inventado para ellos, habra conseguido, segin
esta definicién, liberarlos.>®

Ademas de advertir el riesgo de autoengafio implicado en la
interiorizacién de la adversidad factica como una variable compatible
con el libre albedrio, nuestro autor va mas alla y afirma que quien logre
replegarse tan profundamente en su conciencia que acabe identificando
a su amo como el garante de su libertad, habra encontrado la antitesis
de la libertad politica. En sintesis, lo que denuesta Berlin es la

32 Jose Luis Galimidi, “Persona y fundamento en el Leviatin de Hobbes”. Areté: revista de
filosofia, 32, 2, (2020), p. 355.

35 Esopo, Fdbulas de Esopo. Vida de Esopo. Fdbulas de Barrio (trad. P. Bddenas de la Pena y
J. Lépez Facal). Madrid: Editorial Gredos, 1985, p. 313.

s+ [dem.; Berlin, Dos conceptos..., p. 71.

55 [dem.

66 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

posibilidad de concebir la autolimitacién moral como una expresiéon
genuina de libertad.

Resulta harto sugestivo que uno de los argumentos mas comunes
sobre la inautenticidad del acto de autolimitacién sea replicado por el
propio Hobbes. En mas de una ocasién el filésofo desdice de la
operaciéon por la cual un individuo se somete a sus propias reglas,
arguyendo que “quien puede ligar, puede liberar, y por tanto, quien esta
ligado a si mismo solamente, no esté ligado”.3® Ante quienes argiiian que
el soberano se encuentra sujetado a las leyes por él mismo instituidas,
Hobbes contestaba que, de ser ese el caso, estariamos ante un soberano
que en nada se distingue de sus stibditos. De tal modo, sostener tal
opinién suponia ignorar que “estar sujeto a las leyes es estar sujeto al
Estado, es decir, al representante soberano, que es él mismo; lo cual no
es sujecion, sino libertad de las leyes”.>”

Salta a la vista un contrasentido notable: de un lado, Berlin y
Hobbes comparten una posicién critica respecto de la figura de una
obligacién autoinducida; del otro, sus respectivas criticas desembocan
en conclusiones abiertamente opuestas. Mientras Berlin insintia que la
autolimitacién es un gesto de autoengafio por el cual quienes carecen
de libertad se convencen a si mismos de que son libres, Hobbes afirma
que la autolimitacién es un despropdsito por el cual se ignora que estar
obligado consigo mismo es idéntico a ser libre. Para nosotros es apenas
comprensible que ante la plurivoca clave de la concordia entre libertad
y obediencia dos mentes distintas renieguen de ella concluyendo, la una,
que se estaria encubriendo un evidente estado de obediencia y, la otra,
que se esta ignorando una notoria situacién de libertad.

Pagando el precio del desacuerdo con la versién mas libertaria de
Berlin y con la faceta més absolutista de Hobbes, nuestro criterio
intenta reponer el vinculo entre la idea de libertad y lo que Jorge Dotti
define como el “significado moderno, formal e instrumentalista de la
ratio hobbesiana”.®® A saber, para el fil6sofo argentino,

si se atribuye, como Hobbes, al hombre natural un uso pleno de su
razon, entonces este subdito en potencia puede llegar a tener
conciencia de que autolimitarse es el tnico procedimiento
apropiado para lograr la meta de la convivencia en paz.*

Esta proposicién se funda precisamente en la salvedad que Skinner
percibe como novedad en el concepto de libertad del Leviatdn, de
acuerdo con la cual un limite o impedimento interno no redunda en

5 Lev., p. 218.
57 Lev., p. 266.
3 Jorge Eugenio Dotti, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Histéricos, 4, 6, (2018), p. 160.
 Ibid., p.161.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 67



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

demérito de la libertad. Asi, parafrasear a Hobbes, dado que el derecho
(ius) se caracteriza tanto por la libertad de hacer como por la libertad de
omitir,*® siempre que la conducta honre el dltimo apetito deliberado por
el arbitrio, el soberano que se abstiene de abusar de su derecho
absoluto, so pretexto de las desagradables consecuencias que su acto
acarrearia, es tan libre como quien decide pagar sus deudas en
consideracion de la prescripcién legal. Aducimos, pues, que el
planteamiento de Hobbes, y a través de éste la idea de autonomia moral
alrededor de la que orbita el liberalismo politico clasico, es insoluble si
las conductas mas moderadas del poder soberano y de los individuos
bajo su proteccién no se explican como actos de autolimitacién que dan
a la vida civil la consistencia moral que hace a su eficiencia.®

La demostracién de esta conjetura asoma en momentos criticos la
lectura del Leviatdn, en los que se da por sentada la validez de los actos
auto-regulativos de los agentes racionales. Tal es el caso del ultimo
paragrafo del capitulo XXVIII, donde al explicar el origen y sentido del
nombre de la obra, el autor enlaza la condicién de “rey sobre los hijos
de la arrogancia”, que el relato biblico confiere a la bestia marina, a la
connatural soberbia que caracteriza por naturaleza a la condicién
humana, “cuyo orgullo y otras pasiones le compelen a someterse a si
mismo al gobierno”.®

Los ejemplos mas decisivos, sin embargo, provienen de la exégesis
biblica que respalda el cruce de argumentos con quienes, en defensa de
las tesis sostenidas por el sacerdocio papal, pretendian atribuir
soberania terrenal a Jesucristo y, a través de la autoridad conferida en
las “llaves del reino” a Simén Pedro, también a la cabeza de la Iglesia de
Cristo. La primera instancia del argumento de Hobbes se da en las
faldas del Sinai, donde el pueblo de Israel se dispone a observar por si
mismo la prohibicién de subir a la ctispide del monte y, en suplemento
de su abstencién, suplica hacerlo a un Moisés que aun no traia las
Tablas de la Ley Mosaica bajo su hombro. Se pregunta el fil6sofo,
entonces, “¢por qué razén si no por la de sumisién espontanea podian
[los israelitas] decir [a Moisés]: Hdblanos vy te oiremos, pero no dejes que
Dios nos hable a nosotros, o moriremos?”* Hobbes trae a colacién este
evento biblico como ejemplo demostrativo de un razonamiento
expresado al principio del parrafo, por el cual afirma, en contestacién a
la pregunta sobre cémo puede un hombre contraer la obligacién de

6 Lev., pp. 106, 237.

61 En su revision de los fundamentos que hacen a la legitimidad de la modernidad, Hans
Blumenberg [La legitimacion de la edad moderna (trad. de P. Madrigal). Valencia: Pre-
Textos, 2008, p. 220] encuentra que “tanto el absolutismo como el liberalismo -y para
nosotros Hobbes participa como protagonista de ambas posturas— se basan en el mismo
principio de la autorregulacién”.

52 Lev., p. 262; las cursivas son nuestras.

63 Lev., p. 236.

68 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

obedecer una peticién proferida por algin otro, que si “el interesado se
propone obedecerla, queda obligado por su propio acto” a obedecer,
allende toda obligacién a creer.®* De manera similar, y en un intento de
acentuar la idea de que el derecho de canonizacién de las Escrituras no
fue ejercido exitosa y justamente mas que por aquellos que en su tiempo
detentaron el derecho de soberania, Hobbes aclara en el capitulo XLII
el carécter estrictamente moral del procedimiento de auto-obligacién.
Tematizando esta vez la observancia del Nuevo Testamento en la época
previa a su canonizacién por Constantino I, el filésofo asegura que:

no existe duda de que cuando San Pablo escribi6 a las Iglesias que
él habia convertido; o cuando cualquier apéstol, o discipulo de
Cristo, escribié a aquellas que habian abrazado a Cristo, los
interesados recibieron estos escritos suyos como la verdadera
doctrina cristiana. Pero en esta época, como no fue el poder y la
autoridad de los maestros, sino la fe de los oyentes lo que les indujo a
admitirlos, no fueron los Apéstoles los que hicieron canénicos sus
propios escritos, sino cada converso el que los hizo asi, para st
mismo. %

Aclarando, a renglén seguido, que tal recibimiento de la ley de
Cristo no equivalia de ninguna manera a la canonizacién de la palabra
en el sentido de su institucién como ley positiva. Antes bien, la sujecién
a su fe ha de ser entendida en el sentido en que se define la subjetividad
cristiana hacia el final del capitulo en la refutaciéon de las tesis del
cardenal Roberto Belarmino, como

... quien se haya obligado por si mismo a recibir a nuestro Salvador
cuando vuelva, como rey suyo”, de suerte que, cual ley de
naturaleza, tales preceptos son acatados libremente y “con la
posibilidad de rechazarlo[s] de nuevo, con el mismo derecho que
lo[s] ha admitido.%

VI. De la prudencia como axioma moderno

Con lo dicho, creemos estar en posicién de afirmar que el
liberalismo hobbesiano permite conjugar la libertad privada del
individuo con la libertad publica del Estado, demostrando una afinidad
elemental con el estandar republicano. Mas semejante insinuacién de
cercania con una tradicién politica de la que Hobbes fue expresamente
critico nos demanda acentuar la principal brecha que obstaculiza la
aproximacion. El individuo hobbesiano, encausado en el fin auto-
interesado de conservar su vida mediante el cdlculo deliberativo de las
alternativas a disposicién, repara en que su codicia, ambicién y otros

6+ Lev., p. 235; las cursivas son nuestras.
65 Lev., p. 432; las cursivas son nuestras.

66 Lev., pp. 432, 479; las cursivas son nuestras.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 69



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

deseos agradables estimulan acciones tan voluntarias como lo son
“también todas ellas que se inician en la aversién o en el temor de las
consecuencias que suceden a la omisién”, por lo que al planteérsele la
disyuntiva de formar o no parte de una comunidad politica, su adhesién
y obediencia al poder soberano representan para él un derrotero
instrumental “por medio del cual (...) asegurar su libertad y su vida”.®
El individuo republicano, por su parte, reconoce un valor intrinseco en
la observancia de las disposiciones civiles, y acttia con respecto al
Estado como Rousseau entendia que lo hiciera Catén frente a la
republica romana. Esto es, Catén

llev6 siempre su patria en el fondo de su corazén; sélo vivié para
ella, (...) defendi6 al estado, la libertad y las leyes contra los
conquistadores del mundo y finalmente dejé6 la tierra cuando ya no
vio patria alguna a la que servir.®

Para comprobar la suposicién seguin la cual la teoria del Estado de
Hobbes no se distingue radicalmente del republicanismo en lo tocante
al vinculo entre libertad y obediencia, volvamos nuevamente a lo que
nos dice Skinner sobre cémo se produce la articulacién en la variante
maquiaveliana del republicanismo. Para explicar este asunto, el
historiador se remite al repertorio de virtudes republicanas que, de
acuerdo con el florentino, todo ciudadano preocupado por defender su
propia libertad ha de interesarse en cultivar. La primera cualidad
decisiva corresponde a la temperantia, definida como el “deseo de evitar
toda forma de conducta intemperante y desordenada” en el desempefio
de las dinamicas del Estado.® La temperancia comporta un sentido de
proporcién y limite que deviene favorable al mantenimiento del orden
politico y la libertad corporativa del Estado, y simultineamente
representa una forma de preservar el vivere libero del que goza la
comunidad civica a escala particular. Esta ecuacién deviene para
Skinner en prueba de que la obediencia puede asegurar el disfrute de
las libertades personal y civica sin que esto suponga una paradoja
insoluble. ¢ Qué puede tener en mente, si no es esto, el propio Hobbes al
afirmar que “en el acto de nuestra sumisién van implicadas dos cosas:
nuestra obligacién y nuestra libertad”?™

Una respuesta mas completa a este interrogante surge de la
segunda de las virtudes cardinales republicanas que hacen de la
obediencia una forma concreta de ejercer la libertad, a saber: la
prudenza gestada en el espiritu estratégico y calculador de quien se ha

67 Lev., pp. 48, 81.

68 Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre la Economia politica (trad. de J. Candela). Madrid:
Editorial Tecnos, 2001, p. 24.

% Skinner, La idea de Libertad..., p. 249.
° Lev., p. 177.

70 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

curtido en los asuntos de la guerra. “Las cualidades relevantes son las
necesarias para elaborar juicios practicos, el calculo cuidadoso y eficaz
de las posibilidades y de los resultados”, mismos atributos con que
Hobbes dota a su arquetipo antropolégico para que su bagaje sobre las
formas de guerra que proliferan en el estado de naturaleza le lleven a
colegir que sélo un ejercicio de autolimitacién ante el Estado puede
producir el movimiento dialéctico por el cual los opuestos se
sinteticen.”’ Lo que enaltece aqui el Maquiavelo de Skinner es la
sabiduria prudencial de la que es capaz todo hombre con experiencia en
los asuntos mas mundanos, una cualidad que se predica de las
multitudes interesadas en que la soberania corporativa arrope sus
libertades personales. De ahi que Skinner proponga la desidentificacién
de esta virtud con un principio de sabiduria atavica, de la cual no
participan mas que un selecto grupo de notables, para enlazarla con el
temperamento experiencialmente prudente del popolo. No se trata,
entonces, de la prudencia “del sabio consciente y juicioso, los savi”, sino
de la prosaica capacidad que corresponde a cada ciudadano para
calcular un curso de accién y dirimir los medios mas aptos para
seguirlo.”

Este principio de accién conforme a una deliberacién estratégica
sobre circunstancias eficientes, y ya no sobre presunciones teleolégicas,
es precisamente la encrucijada que, a juicio de Leo Strauss, vincula tan
intimamente a Maquiavelo con Hobbes en su calidad de iniciadores de
un pensamiento politico —el moderno- que decanta su identidad en
proporciéon a su desprecio de la sabiduria antigua. A saber, “el
reemplazo de la moral de la obediencia por la moral de la prudencia” o,
como la denomina el propio Skinner en su obra homénima sobre el
florentino, de 1984, la “nueva moralidad”,” inaugurada por Maquiavelo
en friccién con sus maestros del republicanismo clasico y elevada por
Hobbes hasta su “expresién mas sincera y elocuente”.” El argumento
de Strauss en La filosofia politica de Hobbes, de 1936, ancla en el miedo
a la muerte violenta como criterio supremo de todo tutelaje moral, “una
pasién que no es prudente en si misma, pero que hace prudente al
hombre” habida cuenta de que establece la medida de lo bueno y lo malo
con arreglo a las circunstancias que se le presentan al individuo cual
variables a la espera de que éste juzgue el curso de accién mas prudente
para garantizar la autointeresada preservacién de su naturaleza.”™

71 Skinner, La idea de Libertad..., p. 247.
2 [dem.

7 También Leo Strauss [La filosofia politica de Hobbes. Su fundamento y su génesis (trad.
de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2006, p. 153) emplea
el rétulo ‘nueva moralidad’ para titular la séptima seccién de su monografia sobre Hobbes.

"+ Strauss, La filosofia..., pp. 140, 153.
% Ibid., p. 163.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 71



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

Strauss ensefla que el reemplazo de la antigua ley natural por el
moderno derecho de naturaleza, como eje de la comprensién de las
relaciones politicas, comparte correlato con una reorientacién de los
criterios morales y epistemolégicos. El individuo hobbesiano adopta la
experiencia histérica, y ya no a la especulacioén filosdfica, como fuente
del conocimiento prdctico, y no ya teorético, necesario para el cultivo de
una virtud prudencial, y no ya aristocrdtica, que resulta replicable a
escala multitudinaria en la medida en que “es la més facil de las artes y
las ciencias; [pues] no se requiere ningiin entrenamiento o educacién
particular para comprender la historia”.” De ahi que Hobbes también
considere que “el entendimiento de las gentes vulgares” deviene mas
apto que las elucubraciones de los letrados para el entendimiento de los
principios de la ciencia politica y la aplicacién de los valores favorables
a la autoridad publica.” Esto es, parafraseando el celebérrimo pasaje
del decimoquinto capitulo de El principe, el individuo hobbesiano deja
de ocupar sus deliberaciones en considerar lo que deberia hacer para
empezar a reproducir en su accionar lo que sus iguales de hecho hacen.
La explicitaciéon de la asociaciéon que buscamos inculcar nos viene de la
mano de un sutil lector tanto de Hobbes como de Strauss, como lo es
José Luis Galimidi, quien haciendo hincapié en la ruptura que los
modernos inducen con respecto a los antiguos, reconoce pronto que:

Los iguales de Hobbes ya no son los de Aristételes, y tampoco los
del humanismo. En mds de un sentido, receptan y profundizan las
expresiones mas inquietantes del rostro sombrio del espiritu
renacentista. Como el principe de Maquiavelo, pueden recurrir al
disimulo, a la simulacién y a la credulidad si se trata de mantener
el poder, y, en general, se toman la preservaciéon de la propia
naturaleza como si fuera una cuestién de estado.”

A nuestro entender, el paralelismo entre la interpretacién por la
cual Strauss ve en Hobbes un precursor del liberalismo politico
moderno, y la lectura por la que Skinner reivindica la originalidad del
republicanismo de Maquiavelo, no podria ser mas simétrico. Incluso
apartandose diametralmente de lo que tradicionalmente se ha
entendido como el quid republicano, expresado en el ideal
rousseauniano de que “el hombre es virtuoso cuando su voluntad
particular es en todo conforme a la voluntad general”, Skinner arguye
que Maquiavelo no estriba en los deberes patriéticos del individuo para
persuadirle de adoptar maneras autorregulativas, como la temperantia

6 Ibid., p. 136.
7 Lev., p. 2717.

78 Jose Luis Galimidi, ‘El Leviatan de Hobbes y la legitimidad moderna’. En Francisco
Naishtat, La accién y la politica: perspectivas filosdficas, Barcelona: Gedisa, 2002, p. 72.

72 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

y la prudenza.” Antes bien, su argumento consiste en ensefiar la
adopcién de estas posturas como

el mejor e, incluso, el tnico medio para que “obremos bien” en
nuestro propio beneficio, y, en particular, el tnico medio para
asegurar un grado de libertad personal para perseguir los fines que
hemos elegido.®

El historiador, no obstante que en su reconstruccién maquiaveliana del

republicanismo cita continuamente al Leviatdin a manera de
contrapunto, entiende que Maquiavelo da la razén a Hobbes en su
elaboracién de un concepto de libertad individual definido en la
persecuciéon sin 6bices de los fines auténomamente elegidos. El
florentino, en realidad, maneja una nocién harto familiar a la
comprendida en la estructura hobbesiana, y en ella se sustenta para dar
cuenta de la forma en que una libertad particular es, a través del cultivo
de un prudencial y estratégico sentido de limite interno, perfectamente
compatible con el cumplimiento de los lineamientos civiles sin los
cuales se diluye la soberania que hace a la libertad del Estado.

[A Maquiavelo] se lo elogia, ademas, por el desapacible énfasis que
pone en la idea de que todos los hombres son malvados, y que no
puede esperarse que hagan algo bueno a no ser que vean que ello
redundara en su propio bien. De tal modo, su sentencia definitiva
no es meramente la de que la aparente paradoja del deber como
interés, enuncia, una vez mads, una auténtica verdad; como sus
autoridades clasicas, también él cree que afirma la mas afortunada
de todas las verdades morales. Pues, a no ser que a la generalidad
de los hombres malvados se le pueda dar razones egoistas para
obrar virtuosamente, es improbable que alguno de ellos lleve a cabo
accion virtuosa alguna.®!

De esta estrecha identificacién entre interés y deber resulta
llamativo que Skinner destaque entre los rasgos del republicanismo
magquiaveliano un planteamiento que con Hobbes fue elevado al grado
de primer principio moral de un disefio antropolégico. Esto es, fue
Hobbes quien hizo del mas alto de los deberes morales (ley de
naturaleza) un mandato tendiente a satisfacer la mas pura expresion de
autointerés (derecho de naturaleza). Si damos por cierta esta
comprensién del republicanismo maquiaveliano, no huelga preguntarse
qué sentido tiene excluir al liberalismo hobbesiano, si no se excluye
también y por las mismas razones a Maquiavelo, no ya de la tradicién
republicana, sino de la apuesta republicana por una ciudadania cuya

9 Rousseau, Discurso..., p. 22.
so Skinner, La idea de Libertad..., p. 257.

81 [dem.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 73



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

obediencia autointeresada y prudencial a un Estado autarquico redunde
en beneficio de sus propias libertades civiles. De este modo, advirtiendo
que no es nuestra intencién hacer de Hobbes un paladin republicano, si
nos parece dificilmente sustentable un juicio por el cual se pretenda
celebrar a Maquiavelo y renegar de Hobbes en el propésito de
reconciliar los intereses particulares con la autoridad publica a través
de, en palabras de Constant, un “interés bien entendido”.3? Un principio
de autolimitacién expresado como moral prudencial. Tal es la férmula
en que se abrevia el caudal de ambivalencia que permite a Hobbes
reconciliar el hecho natural de la libertad humana con el derecho
artificial del Estado soberano.

Referencias bibliograficas

Berlin, Isaiah, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi
trayectoria intelectual (trad. de A. Rivero). Madrid: Editorial
Alianza, 2014.

Blumenberg, Hans, La legitimacion de la edad moderna (trad. de P.
Madrigal). Valencia: Pre-Textos, 2008.

Colish, Marcia, “The Idea of Liberty in Machiavelli” [La idea de Libertad
en Maquiavelo]. Journal of the History of Ideas, 32, 3, (1971), pp.
323-350.

Constant, Benjamin, Principios de politica aplicables a todos los
gobiernos (trad. de V. Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores;
Liberty Fund, 2011.

Constant, Benjamin, Del espiritu de conquista (trad. de M. Truyol
Wintrich y M. Antonio Lépez). Madrid: Editorial Tecnos, 1988.

Dotti, Jorge Eugenio, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Histéricos, 4,
6, (2018), pp. 148-164.

Esopo, Fdbulas de Esopo. Vida de Esopo. Fdbulas de Barrio (trad. P.
Béadenas de la Pefia y J. Lopez Facal). Madrid: Editorial Gredos,
1985.

Galimidi, Jose Luis, “Persona y fundamento en el Leviatdn de Hobbes”.
Areté: revista de filosofia, 32, 2, (2020), pp. 351-393.

82 Con esta expresion el suizo salva a su auditorio del sofisma por el cual se pretende
despreciar las garantias que s6lo el brio de un cuerpo politico capaz de autodeterminarse
puede ofrecerles a nuestros fines mas egoistas.

74 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Galimidi, Jose Luis, “El Leviatan de Hobbes y la legitimidad moderna”,
en Francisco Naishtat, La accién y la politica: perspectivas
filosdficas, Barcelona: Gedisa, 2002, pp. 53-76.

Hobbes, Thomas, Leviatdn o la materia, forma y poder de una reptiblica,
eclesidstica y civil (trad. de M. Sanchez Sarto). Buenos Aires: Fondo
de Cultura Econémica, 2007.

Hobbes, Thomas, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza
Editorial, 2000.

Pettit, Philip, “Liberty and Leviathan” [Libertad y Leviatan]. Politics,
Philosophy and Economiics, 4, 1, (2005), pp. 131-151.

Rousseau, Jean-Jacques, Discurso sobre la Economia politica (trad. de J.
Candela). Madrid: Editorial Tecnos, 2001.

Skinner, Quentin, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi).
Bernal: Universidad Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo,
2010.

Skinner, Quentin, “La idea de libertad negativa: perspectivas filoséficas
e histéricas”, en Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.),
La filosofia en la historia: ensayos de historiografia de la filosofia
(trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidés Ibérica, 1990,
pp- 227-260.

Strauss, Leo, La filosofia politica de Hobbes. Su fundamento y su génesis
(trad. de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdémica, 2006.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 75



