
ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

 
 
 
 
 

De la libertad en el Estado a la libertad del 
Estado: Hobbes entre el liberalismo y el 

republicanismo 
 

 
 

Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
Gimnasio Los Andes  

Bogotá, Colombia 
ORCID: 0000-0003-2259-2521 

gutierrez@usantotomas.edu.co 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resumen 
Este trabajo tematiza la concepción hobbesiana de la libertad desde un 
ángulo que trasciende al paradigma mecanicista de la libertad negativa 
y expone su compatibilidad con una magnitud prima facie antagónica: 
la obediencia política. Para ello, el texto ofrece un balance del 
tratamiento que Thomas Hobbes da al concepto de libertad en el 
Leviatán mediante su contraste con las tipologías formuladas por 
Benjamin Constant, Isaiah Berlin y Quentin Skinner, referentes que 
comparten una fijación por el concepto de libertad y una antipatía por 
la propuesta hobbesiana. El itinerario de trabajo comprende tres 
momentos: (I) evidenciar la filiación liberal con que Hobbes aborda el 
concepto negativo de libertad, (II) informar la cercanía entre la 
autodeterminación individual y estatal en el Leviatán y los rudimentos 
republicanos del concepto positivo de libertad, y (III) reseñar la 
contribución hobbesiana al paradigma moderno de la moral prudencial 
como articulador entre versiones adversas de la libertad.  

https://orcid.org/0000-0003-2259-2521


DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

48 

Palabras clave 
Libertad, obediencia, liberalismo, republicanismo  
 
Abstract 
This paper deals with the Hobbesian conception of liberty from a 
perspective that transcends the mechanistic paradigm of negative 
liberty and exposes its compatibility with a prima facie opposite 
magnitude: political obedience. To this end, the text presents a balance 
of Thomas Hobbes treatment of the concept of liberty in the Leviathan 
by contrasting it with the typologies formulated by Benjamin Constant, 
Isaiah Berlin and Quentin Skinner, authors who share an attraction for 
the concept of liberty and an aversion for the Hobbesian proposal. The 
work plan is integrated by three moments: (I) to expose the liberal 
affiliation with which Hobbes approaches the negative concept of 
liberty, (II) to report the closeness between individual and state self-
determination in the Leviathan and the republican foundations of the 
positive concept of liberty, and (III) to outline the Hobbesian 
contribution to the modern paradigm of prudential morality as an 
articulator between contrary versions of liberty.this work, first of all, I 
focus on historically outlining some aspects of how Hobbes receives the 
problem of political power; Secondly, I clarify what the theory of 
indirect power defended by Bellarmine consists of; in third place; I 
analyze the arguments by which Hobbes intends to object to the 
cardinal; Fourthly, I point out how the problem of indirect power is 
updated in the contemporary world; Finally, I conclude on the 
limitation of the concept of state sovereignty.  
 
Keywords 
Liberty, freedom, obedience, liberalism, republicanism  
  



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

49 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

al podría decirse que las críticas frecuentemente dirigidas a 
Thomas Hobbes, en torno a la dificultad de armonizar su 
predilección autoritativa con el axioma moderno de la libertad 
natural, carecen de sustento en la obra del autor. El propio 

Hobbes afirma en más de una ocasión que la limitación de la libertad 
natural puede considerarse la finalidad principal de la existencia de la 
ley civil.1 Reconociendo tempranamente esta premisa, este trabajo no 
busca desacreditar las críticas a la concepción hobbesiana de la libertad 
restando importancia a los pasajes del Leviatán (1651) que las inspiran, 
sino que pretende hacerlo en virtud de una lectura menos reduccionista 
de la prosa hobbesiana en su conjunto. En lo que sigue se presenta una 
pauta de interpretación que se niega a dar por cierto que la limitación 
hobbesiana de la libertad natural vaya en detrimento de la libertad 
propiamente dicha, sorteando también la conclusión de que todo lo que 
el Leviatán tiene para decir al respecto del principio fundante de la 
modernidad política se reduzca a la “ausencia de impedimentos 
externos”. En esto preferimos situarnos junto a autores como Quentin 
Skinner, cuyo juicio apunta que  

 
…sugerir, como han hecho muchos comentadores, que Hobbes 
exhibe una “hostilidad creciente” hacia las reivindicaciones en pro 
de la libertad y que esta hostilidad encuentra su punto más alto en 
el Leviathan es malinterpretar el sentido de sus reflexiones-2 

 
Para enseñar cómo el concepto hobbesiano de libertad desborda 

con mucho la célebre acepción negativa, nos proponemos un balance de 
la cadencia conceptual del Leviatán a la luz de tres abordajes tipológicos 
análogos. Nos referimos a los contrapuntos presentados por Benjamin 
Constant en De la libertad de los antiguos comparada con la de los 
modernos (1819), por Isaiah Berlin en Dos conceptos de libertad (1958), 
y por el propio Skinner en textos como La idea de libertad negativa: 

 
1 Thomas Hobbes, Leviatán o la materia, forma y poder de una república, eclesiástica y civil 
(trad. de M. Sánchez Sarto). Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2007, pp. 173, 
220. 
2 Quentin Skinner, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi). Bernal: Universidad 
Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo, 2010, p. 137. 

M 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

50 

perspectivas filosóficas e históricas (1982-1983), y Hobbes y la libertad 
republicana (2008). La razón de confrontar nuestra agenda 
interpretativa con esta serie de tipologías es contribuir al despeje de al 
menos dos razonamientos que, siendo a nuestro juicio dudosos, suelen 
reproducirse con facilidad en este entorno de debate incluso, como 
veremos, por cuenta de los autores mencionados. El primero afirma que 
la libertad negativa del individuo hobbesiano no aguarda otro designio 
que el de verse integralmente rendida a la autoridad del Estado 
leviatánico; por el segundo se aduce que el modelo político hobbesiano 
no resiste la incursión de una idea de libertad que no sea su propia 
acepción negativa, siendo, luego, incompatible con todas las demás. 
Ambas hipótesis confluyen en una misma proposición de acuerdo con 
la cual el diseño ideado por Hobbes no informa la compatibilidad 
esencial entre la libertad y la obediencia. Esquemáticamente hablando, 
creemos que Constant, Skinner y Berlin han dado cada cual a su manera 
en colegir que dicha concordancia es ciertamente posible, mas ninguno 
concede que tal posibilidad encuentre en la obra de Hobbes condiciones 
suficientes de realización.  

Con todo, para desarrollar una línea de lectura desde la cual sea 
posible atribuirle a Hobbes una comprensión del concepto de libertad 
más madura de lo que sus adversarios suelen reconocerle, nuestra 
estructura argumentativa se despliega a lo largo de tres momentos: la 
aproximación inicial (apartados I y II) consistirá en revisar la crítica 
protoliberal que hace de Hobbes un fanático de la autoridad estatal 
incapaz de admitir la inalienabilidad de la esfera privada, para lo cual 
enseñaremos cómo prosperan en el vientre leviatánico los síntomas más 
individualistas de la libertad. La segunda etapa de la discusión 
(apartados III y IV) supone un desafío tanto mayor por cuanto el 
semblante liberal del ideario hobbesiano es concedido solamente para 
hacerle vulnerable ante los contraargumentos republicanos que 
denuncian la ausencia de una libertad basada en la autodeterminación 
positiva de la esfera pública y de los individuos que la integran, todo lo 
cual nos instará a examinar el verdadero alcance conceptual de 
nociones como soberanía y derecho de naturaleza. En su arco final 
(apartados V y VI), este trabajo se propone mostrar cómo el marco de 
la modernidad política, a través de un principio de conducta prudencial 
reivindicado tanto por el liberalismo hobbesiano como por el 
republicanismo maquiaveliano, permite salvar la brecha entre interés 
personal y deber cívico, contribuyendo por la misma operación a 
despejar la aparente contradicción entre libertad y obediencia 

  
 

I. El accionar cualitativo de la soberanía 
Para desembarazarnos de algunos de los juicios más triviales que 

han pesado sobre Hobbes, atendamos a la primera y más simple capa 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

51 

de la crítica al Leviatán, labrada por Constant en la versión extendida de 
sus Principios de política aplicables a todos los gobiernos (1806). Allí, 
Constant declara que de los dos principios que hacen a la idea 
rousseauniana de autoridad política (origen en la voluntad general, de 
un lado, y cualidad de absoluta, del otro), uno de ellos le conduce a lidiar 
con Hobbes como partidario insigne del absolutismo. Constant no tiene 
reparos en admitir que toda autoridad legítima lo es por emanar del 
ejercicio de una voluntad general; su preocupación radica en la 
pretensión hobbesiana de que el poder autoritativo sea investido con un 
derecho de ejecución ilimitado, capaz de pronunciarse allende la 
individualidad y, en casos de necesidad, en detrimento de ella. Para él, 
el que la autoridad política sea concebida como absoluta tiene como 
contraprestación un extravío inminente de la libertad. Así, Constant 
encarna la faceta más superficial del desdén por la propuesta 
hobbesiana, arguyendo que “con la palabra absoluto, ni la libertad ni 
(…) la paz ni la felicidad son posibles bajo ninguna institución”.3 
Repuntando su alegato, Constant se siente en la necesidad de recordarle 
a Hobbes ciertas obviedades, como que el castigo no recae sino sobre 
las culpas, que la guerra no procede sino en la enemistad y que la ley no 
cabe sino en el desorden, todo lo cual sugiere que el filósofo suizo carga 
sobre el inglés un concepto cuantitativo del carácter absoluto que reviste 
la soberanía.4 Dicho en las palabras de Berlin, “Constant no podía 
comprender por qué si el soberano era ‘todo el mundo’ no debía oprimir, 
si así lo decidía, a ninguno de los ‘miembros’ de su yo invisible”.5 Esto 
es, la reducción del poder absoluto a una magnitud puramente 
cuantitativa solamente puede redundar en la alienación absoluta de 
todas y cada una de las instancias sobre las cuales su voluntad se 
proyecta. 

Ciertamente, Constant es sensato en circunscribir normativamente 
los alcances de la soberanía en un sentido cualitativo, es decir, ciñendo 
su capacidad de interferencia a los casos en que el deber y necesidad de 
hacerlo le habilita y no meramente por el mero derecho y posibilidad de 
interferir. Lo que nos parece discutible es que la versión hobbesiana del 
absolutismo sea –como lo presume Constant– una medida cuantitativa 
que interfiere a todos los efectos en proporción a su densidad 
aritmética. De ser cierto que la idea hobbesiana de soberanía absoluta 
equivale al desalojo de todo resto de libertad, entonces resulta 
completamente enigmática la existencia del capítulo XXI del Leviatán, 
a cuyo contenido no se hace mención alguna en la crítica de Constant. 

 
3 Benjamin Constant, Principios de política aplicables a todos los gobiernos (trad. de V. 
Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores; Liberty Fund, 2011, p. 43. 
4 Ídem. 
5 Isaiah Berlin, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi trayectoria intelectual 
(trad. de Á. Rivero). Madrid: Editorial Alianza, 2014, p. 104. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

52 

Nosotros creemos que Hobbes no es indiferente a la idea de que lo que 
acaba de dar sentido a la libertad, incluso en su escueta acepción 
negativa, es la aclaración cualitativa del espacio de no interferencia y, 
por tanto, un ejercicio discerniente de la soberanía absoluta. 
Precisamente, en el mencionado capítulo XXI, dedicado a tematizar la 
libertad de los súbditos, cual contestación anticipada a la inquietud 
constantiana de que “las leyes podrían prohibir tantas cosas que 
tampoco habría libertad”, Hobbes reconviene alegando que “no existe 
en el mundo Estado alguno en el cual se haya establecido normas 
bastantes para la regulación de todas las acciones y palabras de los 
hombres, por ser cosa imposible”.6 En efecto, el criterio del inglés 
apunta que incluso en los contextos más intervencionistas, siempre que 
las conductas no estén permanentemente mediadas por la coerción 
física, la existencia de un espacio elemental en el que el individuo 
conserva su derecho individual de desplegarse negativamente con 
libertad es una deducción necesaria.  

Nuevamente, el estudio de Berlin en Dos conceptos de libertad 
resulta ilustrativo a este respecto. Emparentando el liberalismo de 
Alexis de Tocqueville y Constant con la filosofía política de John Locke, 
John Stuart Mill y Hobbes –cuya definición de hombre libre cita en una 
nota al pie–, Berlin advierte que, si bien todos ellos veían claramente la 
necesidad de acotar la libertad individual para que ésta no barriese con 
los capitales integradores de la sociedad civil, también creían “que debía 
existir un cierto ámbito mínimo de libertad personal que no podía ser 
violado bajo ningún concepto”.7 En el mismo texto también se sitúa a 
Hobbes en un espectro de pensamiento “conservador” y “reaccionario”, 
caracterizado por acentuar más briosamente la necesidad de regular las 
conductas individuales con vistas al mantenimiento de valores como la 
justicia, la seguridad, la felicidad, la cultura, entre otros. Poniendo como 
contrapunto de Hobbes las posturas más interesadas en la contención 
del poder público, Berlin afirma que “los dos bandos están de acuerdo 
en que una parte indeterminada de la vida humana ha de permanecer 
independiente de la esfera de control social. Invadir este vedado, por 
poco que fuera, sería despotismo”.8  

En este sentido, concediendo a Hobbes un interés por mantener 
una esfera de libertad individual, Berlin dará un giro a la idea de la 
pérdida de libertad en el modelo leviatánico al atenuar el alcance de la 
tesis. Lo que se afirma a partir de Berlin no es ya que el diseño 
hobbesiano sea enteramente incompatible con la libertad, sino que en 
los casos concretos en que la legalidad afirma su pretensión autoritativa 
de condicionar normativamente la conducta del individuo, la 

 
6 Constant, Principios…, p. 30; Lev, p. 173. 
7 Berlin, Dos conceptos…, p. 50. 

8 Ibíd., p. 53. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

53 

observancia de la ley comporta un acto no-libre. Las leyes, en rigor, no 
encadenan al individuo en todas y cada una de las circunstancias que 
hacen a su jurisdicción, mas sí lo hacen en aquellas situaciones a las que 
su enunciado refiere, incluso si de su cumplimiento emana un beneficio 
más idóneo que la libertad individual o si se evita un yugo aún más 
subordinante que la legalidad. En términos del concepto negativo de 
libertad, lo que se anota no es su abolición a todos los efectos, sino que 
del hecho de que las interferencias legales resulten convenientes para 
dar cabida a un entorno de seguridad, justicia, igualdad, abundancia, 
ocio, etcétera, no se sigue que dichas interferencias no sean tales. Según 
lo interpreta Berlin, Hobbes habría preferido ser franco con respecto a 
la suspensión cualitativa de la libertad antes que “engañar” a su lector a 
propósito de las implicaciones que la aplicación de la ley acarrea para 
su derecho de no ser obstaculizado. Con todo, Hobbes “no tenía la 
pretensión de que los soberanos no esclavizasen sino que justificó tal 
esclavitud, y al menos no tuvo la desvergüenza de denominarla libertad” 
concluye Berlin9. Es aquí donde el argumento de Berlin empieza a 
generarnos suspicacias. No tanto por la liviandad de considerar que 
Hobbes justifica algún grado de esclavitud en su esquema de sujeción 
política, sino porque una lectura cuidadosa del Leviatán no puede 
ignorar que Hobbes sí informa la coherencia entre la libertad y los actos 
de obediencia. 

 
II. Obediencia voluntaria: sobre la libertad en el Estado 

La tesis más célebre desarrollada por Skinner a propósito de 
Hobbes se refiere precisamente el arqueo que adolece el concepto de 
libertad en el Leviatán con respecto a obras anteriores como Elementos 
del derecho natural y político (1640) y De cive (1642). Frente a los 
Elementos, donde el concepto no aparece explícitamente definido, 
Skinner adhiere a la hipótesis de Philip Pettit, de acuerdo con la cual 
Hobbes habría dado a la idea de libertad una especificidad subliminal, 
pero inequívoca, empleando la palabra para referirse a la “ausencia de 
obligación”.10 Bajo este criterio no habría lugar a objetar la idea de 
Berlin según la cual un acto de obediencia es idéntico a un acto no-libre. 
Sin embargo, en la presentación del 1642 introduce una definición 
explícita, ya condicionada por la cláusula mecanicista que deriva su 
sentido y validez conceptual de su aplicabilidad al movimiento de los 
cuerpos: “la libertad, si quisiéramos definirla, no es otra cosa que una 
ausencia de obstáculos que impiden el movimiento”.11 Pero no es sino 

 
9 Ibíd., p. 104. 
10 En Liberty and Leviathan, Philip Pettit [“Liberty and Leviathan”. Politics, Philosophy and 
Economics, 4, 1, (2005), p. 137] despliega el argumento histórico-conceptual según el cual 
“en The Elements of Law se hace referencia clara y únicamente a la libertad como no-
obligación”. 
11 Thomas Hobbes, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza Editorial, 2000, p. 167. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

54 

hasta el Leviatán que nuestro filósofo ultima su definición mediante un 
injerto sumamente relevante para las consideraciones políticas, 
refiriéndose no ya a obstáculos o impedimentos sin más, sino a 
obstáculos “externos”, que recortan de facto el espacio de movilidad del 
individuo, por distinción de los obstáculos “internos” o “arbitrarios”, 
que radican en el propio arbitrio deliberativo del agente. “Cuando el 
impedimento de la moción radica en la constitución de la cosa misma, 
no solemos decir que carece de libertad”, aduce Hobbes apenas unas 
líneas antes de sugerir de qué manera, dada la consumación de la 
definición negativa de libertad, es posible afirmar que ésta es 
compatible con movilizadores internos al arbitrio que, como el temor, 
conducen a la obediencia.12  

Esta compatibilidad es la que asoma en los casos más ordinarios 
de obsecuencia civil, cuyo ejemplo más diciente, en opinión de Hobbes, 
es el caso de quien paga sus deudas por temor a la pena de prisión. Lo 
que garantiza la libertad de este acto de obediencia es un axioma liberal 
elemental, y es que la medida punitiva que respalda la norma no es 
preventiva, sino consecutiva, de modo que no se clausura la posibilidad 
de deliberar sobre las alternativas y actuar con arreglo al veredicto final; 
mas cuando el juicio indica que lo más conveniente es ceñirse a la ley, 
el resultado, en demérito de la lectura de Berlin, es un acto deliberado –
libre– de obediencia. Así, cuando se afirma que “generalmente todos los 
actos que los hombres realizan en los Estados, por temor a la ley, son 
actos cuyos agentes tenían libertad para dejar de hacerlos”, el 
razonamiento opera con una idea de libertad negativa circunscrita a la 
ausencia de interferencia factual sobre nuestros actos voluntarios, no a 
la ausencia de consecuencias sobre los mismos.13 Obedecer y 
desobedecer son alternativas plenamente habilitadas para cualquiera en 
situación civil; que la ley, por otra parte, esté amparada por un poder 
coercitivo presto a interceder en caso de desobediencia es una realidad 
distinta. En efecto, Hobbes no considera que todo lo que se desprenda 
de los actos libres deba convalidar las pretensiones del agente, o lo que 
es igual, Hobbes entiende bien que el ejercicio de la libertad también 
puede ser contraproducente para sí mismo. Dicho lo cual, el temor a las 
consecuencias indeseables de un acto libre de desobediencia no hace 
menos libre el sucesivo acto de obediencia. 

Si bien el libre accionar, al decantarse en desacato, puede acarrear 
consecuencias asociadas al recorte de la libertad negativa, las 
derivaciones de los actos deliberados de obediencia también pueden 
consistir en un recibimiento de cierta libertad. Así se insinúa en el 
escenario hobbesiano de la conquista al aludir a “quienes contratan con 
el vencedor, prometiéndole obediencia a cambio de la vida y de la 

 
12 Lev., p. 171. 

13 Lev., p. 172. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

55 

libertad.”14 De esta cita es razonable suponer que lo que se recibe por 
efecto del pacto no es un aumento o expansión de la libertad negativa; 
si bien tampoco se trata de una reducción del espacio de no 
interferencia. Lo que se sigue del pacto consiste no en el acotamiento 
fáctico de la libertad negativa, sino en el aseguramiento acotado de su 
ejercicio. Ahora, tal y como explica el propio Berlin, desde la óptica 
liberal clásica la admisión del orden civil y sus interdicciones no se 
explica únicamente por el tamaño de la libertad negativa políticamente 
amparada. Otro tipo de beneficios son los que acaban de dar sentido a 
las relaciones de subordinación política, beneficios que Berlin se cuida 
de homologar con la libertad negativa, lo cual no nos inhibe a nosotros 
de identificarlos con otro tipo de libertad. Esta meditación sobre el 
producto de los actos libres de obediencia interpela nuevamente a 
Constant, quien introduce una significación de libertad sucedánea pero 
distinta de la de libertad negativa, a saber: la libertad moderna. 

Consideremos, primero, qué es lo que tiene en mente Hobbes a 
propósito del fruto de la vida civil. Ya en el onceavo capítulo, el filósofo 
incrusta entre las causas de la disposición humana a la obediencia civil 
un distintivo “afán de tranquilidad y de placeres sensuales” cuya 
consecución se ve, en circunstancias pre-estatales, continuamente 
postergada para priorizar las laboras de supervivencia y seguridad 
propia. De ahí que este “amor a las artes”, este “afán de saber, y las artes 
de la paz inclinan a los hombres a obedecer un poder común, porque tal 
deseo lleva consigo un deseo de ocio, y, por consiguiente, de tener la 
protección de algún otro poder distinto al propio” a fin de destinar 
nuestra fuerza vital al desempeño de actividades y propósitos más 
concupiscibles.15 Esta inclinación humana a trascender la mera 
disposición de autoconservación halla su cauce intraestatal en las 
libertades que, en “el silencio de la ley” –lo cual no equivale a ausencia 
de legalidad–, todo súbdito está en posición de ejercer conforme a lo que 
su propio juicio y preferencias privadas determinen:  

 
…por ejemplo, la libertad de comprar y vender y de hacer, entre sí, 
contratos de otro género, de escoger su propia residencia, su propio 
alimento, su propio género de vida, e instruir sus niños como crea 
conveniente, etc.”16  

 
Parafraseando a Hobbes,17 lo que los individuos procuran mediante su 
conversión civil es la oportunidad de ocurrencia para la industria, la 
certidumbre en la planificación a futuro, el cultivo de las tierras, la 

 
14 Lev., p. 580. 
15 Lev., p. 80. 
16 Lev., pp. 173-174. 

17 Lev., p. 103. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

56 

propiedad sobre las mismas, los ejercicios de navegación, la 
construcción de edificaciones confortables, la emergencia de 
instrumentos que facilitan labores de gran esfuerzo, el conocimiento 
acerca la faz de la tierra, el cómputo del tiempo, las artes, las letras y, 
en síntesis, la sociedad.18 Con todo, el concepto de seguridad civil, que 
para Hobbes constituye la causa final de la fundación del Estado, no 
agota su significado en “una simple conservación de la vida”, sino que 
en su enunciación también deben considerarse implicadas “todas las 
excelencias que el hombre puede adquirir para sí mismo por medio de 
una actividad legal, sin peligro ni daño para el Estado”19. 

Por su parte, cuando Constant, en De la libertad de los antiguos 
comparada con la de los modernos, afirma que “el objeto de los 
modernos es la seguridad de sus goces privados; y ellos llaman libertad 
a las garantías concedidas por las instituciones de estos mismos gocen”, 
sus palabras no resultan adversas al criterio con que Hobbes enseña no 
ya la mera conveniencia fisiológica de una vida civilmente ordenada, 
sino la deseabilidad individualista e industrialista de la misma.20 En los 
primeros parágrafos de su conferencia, Constant se refiere al concepto 
de libertad moderna como: 

 
…el derecho de no estar sometido sino a las leyes, no poder ser 
detenido, ni preso, ni muerto, ni maltratado de manera alguna por 
el efecto de la voluntad arbitraria de uno o de muchos individuos: 
es el derecho de decir su opinión, de escoger su industria, de 
ejercerla, y de disponer de su propiedad, y aun de abusar si se 
quiere, de ir y venir a cualquier parte sin necesidad de obtener 
permiso, ni de dar cuenta a nadie de sus motivos o sus pasos: es el 
derecho de reunirse con otros individuos, sea para deliberar sobre 
sus intereses, sea para llenar los días o las horas de la manera más 
conforme a sus inclinaciones y caprichos.21 
 
Este espectro de prerrogativas, todas las cuales suponen un margen 

de interferencia legislativa, ya excede lo que conceptualmente 
contempla la libertad negativamente entendida. Por otra parte, vistas 
las permisiones con que Hobbes caracteriza la vida en el entorno estatal, 
difícilmente podrían considerarse excluidas de él las libertades relativas 
al regocijo individual de una intimidad impenetrable, el beneficio 
personal de una sociabilidad pacífica y el disfrute del producto de la 

 
18 Lecturas como la de Hannah Arendt en Los orígenes del totalitarismo (1951) y Pierre 
Manent en Historia del pensamiento liberal (1987) reseñan el proceso hobbesiano de 
creación del Estado como la búsqueda interesada de condiciones de paz civil en las que los 
individuos puedan gozar del fruto de su iniciativa privada.  
19 Lev., p. 275. 
20 Benjamin Constant, Del espíritu de conquista (trad. de M. Truyol Wintrich y M. Antonio 
López). Madrid: Editorial Tecnos, 1988, p. 76. 
21 Ibíd., p. 67. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

57 

iniciativa privada. Decimos, pues, que lo que el liberalismo de Constant 
denomina “libertad moderna” no se revela diametralmente distinto de 
lo que Hobbes entiende por “libertad de los súbditos”. Más aún, siendo 
estas libertades, a juicio de Hobbes, el fruto de un acto de autolimitación 
y obediencia primordial, no nos parece del todo claro –al menos no tan 
claro como le resulta a Berlin– que el esquema hobbesiano se resista a 
concebir la obediencia como una forma específica de ejercer la libertad. 
Más adelante ofreceremos pistas adicionales a este respecto. 

Por lo pronto, incumbe reconocer una omisión significativa en el 
recién citado parágrafo, y es todo lo tocante a las líneas en las cuales 
Constant define la libertad moderna, además, como el “derecho de 
influir (…) en la administración del gobierno”.22 De este punto 
quisiéramos pasar a ocuparnos en lo que sigue, pues es aquí donde 
encalla el imaginario –a nuestro entender equivocado– de que el 
arquetipo político-institucional del Leviatán no admite un concepto de 
libertad que desborde su habitual enfoque individualista y adquiera una 
connotación específicamente política del concepto. 

 
III. La forma soberana del Estado: sobre la libertad del Estado 

Será Skinner quien exponga la versión más completa de este 
planteamiento crítico en su libro Hobbes y la libertad republicana, cuya 
pauta argumental unge a Hobbes como “el enemigo más temible de la 
teoría republicana de la libertad.”23 Skinner reconoce el esfuerzo 
hobbesiano por demostrar que la obediencia política es afín al ejercicio 
de la libertad individual, y advierte que este planteamiento coincide en 
sus trazos más gruesos con el tipo de relación que el republicanismo 
espera entablar con la libertad. El matiz diferenciador, del cual se 
desprenden sus discrepancias, consiste en que el historiador condiciona 
la convergencia entre libertad y obediencia al contexto de una autoridad 
política ordenada bajo un régimen republicano de gobierno, lo cual deja 
por fuera de toda posibilidad al Estado monárquico al que Hobbes era 
tan afecto. A partir de aquí nos trasladamos de la pregunta sobre si es 
posible ser libre al interior de un Estado a la pregunta sobre qué tipo de 
Estado es aquel cuyos miembros pueden considerarse libres.  

Pivoteando en el Digesto como sostén del paradigma republicano, 
Skinner aduce que lo que distingue la libertad de la servidumbre es que 
“la libertas de la que gozan los hombres libres radica en que estos se 
hallan ‘bajo su propio poder’, lo opuesto a encontrarse ‘bajo el poder de 
algún otro’.”24 Este criterio adopta la forma de una libertad positiva a la 
manera de Berlin al explicarse no a partir del margen de no 
interferencia, sino en razón de “qué o quién es la causa de control o 

 
22 Ibíd., pp. 67-68. 
23 Skinner, Hobbes…, p. 12. 

24 Ibíd., p. 10. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

58 

interferencia que puede determinar que alguien haga o sea una cosa u 
otra.”25 De este modo, la libertad en el sentido republicano se predica 
del agente cuya conducta no responde, en última instancia, más que a 
su propio arbitrio, merced a lo cual se reconoce dueño de sí mismo y de 
su accionar. Pero esta concepción republicana de la libertad conlleva 
una cláusula adicional que es decisiva para el ordenamiento político 
entero, y es que todo atisbo de libertad “se convierte en su opuesto en 
virtud de la sola presencia de un poder arbitrario, cuyo efecto es rebajar 
a los miembros de dichas asociaciones de la condición de hombres 
libres a la de esclavos.”26 De esto se sigue que para que los miembros de 
una comunidad civil puedan considerarse dueños de sí mismos, el tipo 
de organización que los concita no puede desempeñarse bajo la forma 
de un poder arbitrario, esto es, cuyas determinaciones le sean extrañas 
al arbitrio de la colectividad gobernada. El Estado, para abreviar en una 
expresión cardinal del debate, ha de ser un ‘Estado libre’. Para entender 
qué dice la tradición republicana sobre lo que hace a la libertad del 
Estado, Skinner nos remite a fuentes clásicas como Tucídides –cuya 
Historia de la guerra del Peloponeso fue traducida por primera vez al 
inglés por el propio Hobbes–, quien rememora la celebración de Pericles 
en su discurso fúnebre acerca de:  

 
“el estado de libertad” heredado por sus conciudadanos, lo describe 
en términos de la condición en que estos son “enteramente 
autosuficientes”. Cuando el embajador de Mitilene declara (…) que 
su ciudad sigue siendo “nominalmente un Estado libre”, lo que 
quiere decir es que él y sus conciudadanos tienen “aún leyes 
propias”. Y, similarmente, al pronunciar Hermócrates (…) su 
discurso en favor de la paz, equipara el deseo de “que nuestras 
ciudades sean libres” con el anhelo de ser “dueños de nosotros 
mismos”.27 
 
Se remite, sucesivamente, a la Historia de Roma desde su fundación 

de Tito Livio –concretamente la traducción de Philemon Holland 
(1600), a la que se sabe que Hobbes habría tenido acceso– para recordar 
la revuelta que condujo al derrocamiento y destierro del reinado 
tarquino, tras lo cual,  

 
“el pueblo de Roma’ fue capaz de instituir “un Estado que, de ahí 
en más, fue libre”. “Su libertad”, prosigue, radicaba en el hecho de 
que “la autoridad y el imperio de la ley” habían pasado a ser “más 
poderosos que los de los hombres”.28 

 
25 Berlin, Dos conceptos…, p. 47. 
26 Skinner, Hobbes…, p. 10. 
27 Ibíd., pp. 66-67. 

28 Ibíd., p. 68. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

59 

 
 Son varios, pues, los elementos involucrados en las remisiones que dan 
forma al concepto en cuestión, a saber: “un Estado en el que solo 
gobierna la ley”; en el que “cada quien presta su asentimiento activo a 
las leyes que lo obligan”; que “no se halla sujeto a ninguna otra voluntad 
que no sea la de sus propios ciudadanos”; y que es “libre de toda tiranía 
interna y de toda dependencia respecto de otros Estados.”29 La 
agrupación de este heterogéneo conjunto de ideas se precipita en la 
escritura del historiador hacia la apresurada conclusión de que la 
ocurrencia de un Estado libre es connatural de la institución de un 
gobierno democrático, es decir, indisociable del gobierno popular. 

Esta deducción, como bien sabe Skinner, no es tan fluida o 
autoevidente como su prosa lo sugiere. Ya en el Leviatán encontremos 
una lectura del pensamiento clásico que sitúa la especificidad 
conceptual de la libertad del Estado no en el reparto popular del 
gobierno, sino en la autarquía institucional. Al referirse, en el capítulo 
XXI, a la forma en que los “escritores democráticos” de su tiempo 
empleaban el concepto de libertad, Hobbes apunta en las notas al 
margen que su campo semántico no excede la libertad de los Estado 
para actuar como entes soberanos: “Ateniense y romanos eran libres, es 
decir, Estados libres: no en el sentido de que cada hombre en particular 
tuviese libertad para oponerse a sus propios representantes, sino en el 
de que sus representantes tuvieran la libertad de resistir o invadir a otro 
pueblo”.30 Inspirados en el aristotelismo escolástico, estos escritores a 
los que Hobbes tanto instigaba no tendrían en mente otra cosa que una 
libertad política en el sentido de “Estados y repúblicas que no dependen 
una de otra”.31 Skinner, desde luego, recibe con suspicacias la 
interpretación de Hobbes, achacándole cierta miopía por la cual el 
significado del concepto se reduce “al hecho obvio de que todos los 
Estados independientes son libres de actuar como les plazca”.32 Skinner, 
además, entiende bien que esta sobriedad en la concepción de la libertad 
del Estado habilita a Hobbes a imbuir su propia arquitectura política, 
mediante la noción de soberanía, de una propiedad que el historiador 
considera de exclusiva extracción republicana. El que Hobbes adopte 
una noción de libertad estatal que vindique la libertad particular del 
ciudadano sin comprometerse con un régimen popular de gobierno es 
precisamente lo que le convierte en el más “temible enemigo” del 
republicanismo. No es, pues, de extrañar que ya desde el diagnóstico, al 
deducir que el rasgo contra-republicano de Hobbes consiste en 
considerar que los teóricos republicanos “se hallan completamente 

 
29 Ibíd., p. 66. 
30 Lev., p. 175. 
31 Ídem. 

32 Skinner, Hobbes…, p. 144. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

60 

equivocados al suponer que solo en Estados libres podemos vivir como 
hombres libres”, nuestro historiador se resista a conceder que el rótulo 
de Estado libre le quepa al modelo político que Hobbes teoriza.33 La 
razón de esto finca en su preocupación acerca de la filiación 
monárquica de Hobbes –cierta a todas luces– y en la sucesiva suposición 
–falsa, como veremos en breve– de que el modelo leviatánico del Estado 
sería de suyo una monarquía. Así, dado que Skinner no concibe una idea 
de libertad estatal a la que no subyazca una organización popular del 
gobierno, cuando insinúa que el de Hobbes no es un Estado libre, lo que 
pretende denunciar es que el de Hobbes no es una república popular y 
democrática, sino una monarquía. 

La homologación entre “Estado libre” y “gobierno popular” se 
torna en sesgo tan pronto como se presta atención a la lectura de Marcia 
Colish sobre Maquiavelo, un alfil del republicanismo renacentista por 
el que Skinner muestra ostensible interés. En La idea de libertad en 
Maquiavelo, de 1971, desagrega hasta cuatro sentidos diferentes en que 
el florentino emplea el concepto de libertà, siendo uno de los usos más 
manidos el de la “libertad corporativa”, por el cual se expresa que “la 
autonomía de una ciudad-Estado es lo que la define como entidad 
política vis-à-vis otras potencias”.34 Con esta expresión se designaba la 
independencia detentada por las ciudades-Estado con respecto a sus 
pares corporativos, un rasgo crucial para las relaciones exteriores que, 
empero, no presupone una forma de gobierno específica para el régimen 
interno. Por oposición a las comunidades en estado de servitù o 
dependientes de una jurisdicción extranjera, la libertad que Maquiavelo 
predicaba de las ciudades-Estado de su tiempo consistía en el derecho 
de regirse a sí mismas solamente por leyes proferidas por su propia 
función legislativa. Para más señas, Colish explica que “una ciudad que 
tiene autonomía es soberana de sí misma (principe di se stessa), una 
definición (…) paralela a la famosa fórmula de Bartolus de Sassoferrato 
para la soberanía urbana, civitas sibi princeps”.35 Así, la experta en 
estudios medievales advierte que la acepción corporativa de la libertad 
no proviene enteramente de la Antigüedad clásica greco-romana; 
Maquiavelo solamente toma prestado de Roma el sujeto jurídico de 
corporación, mas el linaje de la libertad atribuida conduce a un entorno 
en el que la idea de gobierno popular no tenía asidero conceptual o 
histórico alguno, como lo era el ámbito institucional eclesiástico. Señala 
Colish que “el uso que hace [Maquiavelo] de esta idea está en completa 
conformidad con la teoría de la corporación desarrollada en la Edad 
Media”, lo cual se verifica en Istorie Fiorentine (1532), donde el 

 
33 Ibíd., p. 143. 
34 Marcia Colish, “The Idea of Liberty in Machiavelli”. Journal of the History of Ideas, 32, 3, 
(1971), p. 328. 
35 Ibíd., pp. 327-328. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

61 

florentino se refiere al derecho eclesiástico-institucional de “anular 
todas las políticas que contravenían la libertad de la Iglesia (libertà 
ecclesiastica)”.36 Esta identificación de la libertad corporativa con la 
autarquía político-legislativa es suficientemente verificable tanto en las 
fuentes de Skinner como en las de Colish; no así su identificación con 
la idea de gobierno popular, la cual no se implica tan diáfanamente en 
el concepto de Estado libre como el historiador insinúa. 

El criterio del propio Skinner se ve matizado, y alineado con el de 
Colish, cuando su mirada atenta da la espalda a Hobbes para 
proyectarse en Maquiavelo. En La idea de libertad negativa, el 
historiador reconstruye, ahora desde el ángulo maquiaveliano, la 
ecuación republicana que hace de la libertad del Estado condición de 
posibilidad del vivere libero civil. Aquí, al cuestionarse cómo entiende el 
florentino la libertad de la corporación política, Skinner encuentra que 
esta libertad asoma cuando la ciudad ““no está sujeta a la supervisión 
de ninguna otra”, y, por tanto, es capaz, debido a que no está 
constreñida, “de gobernarse a sí misma de acuerdo con su propia 
voluntad” y de obrar en la consecución de los fines que ha elegido”.37 
Bien que las preferencias políticas del Maquiavelo de los Discorsi le 
llevan a inclinarse por una forma de gobierno republicana, el 
historiador admite que: 

 
Maquiavelo cree que es posible, al menos teóricamente, que una 
comunidad goce de un modo de vida libre bajo una forma 
monárquica de gobierno. Pues no hay en principio razón alguna 
por la que un rey no haya de organizar las leyes de su reino en 
forma tal que reflejen la voluntad general (…) de la comunidad 
como un todo.38 
 
En este pasaje aún cabe la posibilidad de que el historiador conciba 

la monarquía como un Estado “no-libre”, pues la libertad a la que refiere 
este “modo de vida libre” no es, en rigor, la libertad del Estado, sino la 
de los particulares. No obstante, suponer que el florentino admita una 
vida individualmente libre al interior de una monarquía entendida 
como un Estado no-libre, equivaldría a imputar a Maquiavelo el rasgo 
antirepublicano que Skinner achaca a Hobbes, de modo que la regla 
republicana no solamente sería transgredida por un absolutista 
irremediable como Hobbes, sino también por un republicano de 
Perogrullo como el Maquiavelo de los Discorsi. Para fortuna de Skinner, 

 
36 Ibíd., p. 327. 
37 Quentin Skinner, ‘La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas e históricas’. En 
Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.), La filosofía en la historia: ensayos de 
historiografía de la filosofía (trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, 1990, 
p. 243. 
38 Ídem. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

62 

este no es el caso de Maquiavelo; para su desconcierto, tampoco es el de 
Hobbes. 

Tal y como lo advirtiera Colish, en un gesto disidente con respecto 
a quienes “tendían a concebir la república florentina en términos 
constitucionales, identificándola con el gobierno participativo”, 
Maquiavelo daba un tratamiento al concepto de republica “en el sentido 
derivado por los romanos de su significado genérico latino de 
respublica, la mancomunidad o el bien común”.39 Principiando en esta 
acepción formal del concepto, el autor de El príncipe no tenía reparo en 
emplearlo para referirse a cualquier “mancomunidad” que cumpliese 
con las características relativas a la autodeterminación corporativa, 
indistintamente del ordenamiento popular, aristocrático o monárquico 
de su constitución. Dado que las mancomunidades, entendidas como 
“gobiernos libres (…) pueden adoptar diversas formas”, el Maquiavelo 
de Colish anticipa la distinción –pasada por alto por el Hobbes de 
Skinner– entre la forma de relacionarse la ciudadanía con el gobierno y 
la forma de relacionarse el Estado con sus pares.40 

Las ideas que a este respecto se hallan en el modelo de Estado de 
Hobbes son asimilables incluso para otro mordiente opositor de su 
propuesta, como Constant, quien entiende que, mediante el concepto de 
soberanía, Hobbes expresa un ideario que no se reduce a un tipo 
específico de orden de gobierno. “La democracia es una soberanía 
absoluta en las manos de todos; la aristocracia una soberanía absoluta 
en las manos de algunos, la monarquía una soberanía absoluta en las 
manos de uno solo”, de suerte que la variable de la forma del gobierno 
no es condicionante de la forma propiamente soberana del Estado.41 La 
idea hobbesiana de soberanía, del derecho de cada cuerpo político a 
auto-determinarse con arreglo a sus propias leyes sin injerencia externa, 
tiene por sujeto al Estado moderno, no al gobierno monárquico del 
Estado. Es precisamente esta distinción lo que explica la crítica que 
carga Hobbes sobre la tradición republicana cuando sentencia que 
“tanto si el Estado es monárquico como si es popular, la libertad es 
siempre la misma”.42 Skinner, recordemos, interpreta esta fórmula 
como un embate contra la idea de que “solo podemos esperar vivir como 
hombres libres bajo Estados libres, entendidos estos como el término 
opuesto de las monarquías”.43 Principiando en una exclusión recíproca 
entre monarquía y Estado libre, el historiador arroga a Hobbes el 
supuesto de que también podemos vivir libres en Estados no-libres. Esta 
explicación no es convincente, máxime cuando el verdadero punto de 

 
39 Colish, The Idea of Liberty…, pp. 344-345. 
40 Ibíd., p. 345. 
41 Constant, Principios…, p. 42. 
42 Lev., p. 175. 

43 Skinner, Hobbes…, p. 120. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

63 

Hobbes es idéntico al que Skinner supo reconocerle a Maquiavelo 
cuando sugiere que una monarquía, en tanto mancomunidad soberana 
o respublica, puede ser tan competente como una democracia para 
garantizar la libertad de su ciudadanía. En dos palabras, lo que recusa 
Hobbes del razonamiento republicano no es –como denuncia Skinner– 
la idea de que sólo en Estados libres pueden ser libres los individuos, 
sino la inclinación –de la que aparentemente participa Skinner– a creer 
que sólo las repúblicas son Estados libres. Sorprende, pues, que el 
historiador caracterice como un “despliegue de ironía dramática” el 
gesto hobbesiano de subtitular su obra aludiendo a “la materia, forma 
y poder de una república”, pues esta denostación no le fue merecida a 
Maquiavelo, quien ya un siglo antes de Hobbes habría optado por 
“aplicar el término republica a cualquier tipo de mancomunidad, 
independientemente de su forma constitucional”.44 Con todo, al hacer 
de la commonwealth la magnitud central de su comprensión política, 
Hobbes demuestra que su planteamiento filosófico-político no 
representa un alegato en favor de la forma monárquica del gobierno, 
sino una defensa de la forma soberana del Estado como garante de la 
libertad civil, fórmula con que Skinner sintetiza la teoría republicana de 
la libertad. 

 
IV. Libertad positiva y derecho de naturaleza 

Para descifrar, finalmente, la conjeturada concordia entre libertad 
y obediencia, retomemos la idea de libertad positiva desde el ángulo de 
Berlin. Antes de escalar hacia la necesidad de un Estado libre a la 
manera de Skinner, Berlin ahonda en lo que “ser amo de sí mismo” 
significa a escala individual. Se trata de “tener conciencia de mí mismo 
como un ser activo que piensa y quiere, que es responsable de sus 
propias elecciones y es capaz de explicarlas por referencia a sus ideas y 
propósitos propios”.45 Para exponer el linaje doctrinario del concepto, 
el autor se remite a lo que denomina un “liberalismo humanista, ético y 
político”, cuyo arquetipo sería la conciencia protestante guiada por la 
razón secular y cuyo abanderamiento filosófico le es arrogado a 
Rousseau y Kant. Embargado por el afán de seguir sus propios designios 
racionales, y al mismo tiempo interpelado por el factum de una 
legalidad civil externa, el individuo, afirma Berlin, emprende una 
“retirada a la ciudadela interior” estimulada por el acontecer de la 
ciudadela exterior. Se trata de un movimiento de abstracción gnóstica 
y abstención terrenal por el cual la conciencia se apropia de las 
determinaciones eficientes de su entorno y, a los efectos de su conducta, 
las significa como apetitos resueltos por el tribunal de su propio 
arbitrio. De este modo:  

 
44 Ibíd., p. 168; Colish, The Idea of Liberty…, p. 345. 

45 Berlin, Dos conceptos…, pp. 60-61. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

64 

…me identifico con el que controla y así escapo de la esclavitud de 
lo que es controlado. (…) Obedezco leyes pero me las he impuesto 
y las he encontrado en mi propio yo no coaccionado. La libertad es 
obediencia pero, en palabras de Rousseau, “obediencia a la ley que 
uno se ha prescrito” y ningún hombre puede esclavizarse a sí 
mismo.46 
 
En este razonamiento, respecto del cual Berlin dejará caer una 

afilada crítica profundizaremos en breve, nos parece estar ante una 
propuesta que empieza a iluminar la cuadratura del círculo. El que 
tanto Rousseau, contractualista republicano, como de Kant, liberal 
ilustrado, sean identificados como soportes de la tradición filosófica que 
subyace a la concepción positiva de la libertad, nos permite perforar un 
supuesto que, de la mano de Skinner, hemos arrastrado hasta aquí. Esto 
es, la idea de que la libertad como autogobierno es un principio 
exclusivamente arraigado en el republicanismo clásico de la Antigüedad 
o el humanismo cívico del Renacimiento. En realidad, el sentido más 
básico de la libertad positiva “forma parte de la tradición individualista 
liberal tanto y tan profundamente como el concepto ‘negativo’ de 
libertad”.47 Al igual que la idea de Estado libre, si se prescinde de su 
adecuación a un gobierno popular, se torna en un criterio que no le es 
exclusivo a la tradición republicana, tampoco la idea de autolimitación 
individual, si desagregada del entramado de un Estado libre y popular, 
deviene privilegio del ideario republicano. 

Los elementos que integran el recuadro descrito por Berlin son, al 
menos en razón de su estirpe protestante secular, relativamente 
sencillos de emparentar con el erastianismo con que Hobbes impregnó 
sus ideas para interpelar y persuadir a las facciones puritanas y 
presbiterianas de su tiempo. Para nosotros, en efecto, el que Hobbes 
apropie un concepto negativo de libertad no es óbice para que también 
asome en su planteamiento la idea de libertad como autodeterminación 
moral –y por esa vía la idea de libertad positiva–, principalmente en lo 
que hace al ejercicio individual del derecho de naturaleza. El gesto 
simple de disponer en el capítulo XIV un parágrafo para definir la 
libertad y otro distinto para hacer lo propio con el derecho de naturaleza 
ya es sugerente sobre el hecho de estar tratando con materias 
conceptualmente diferentes. Con respecto a la ausencia de 
impedimentos externos, el filósofo establece que, cuando ésta se ve 
fracturada por la presencia efectiva de un obstáculo, ciertamente se 
recorta la libertad de no ser interferido, pero –aclara a renglón seguido– 
tal obstáculo “no pueden impedirle [al individuo] que use ese poder que 
le resta, de acuerdo con lo que su juicio y razón le dicten”.48 

 
46 Ibíd., pp. 66-67. 
47 Ibíd., p. 70. 

48 Lev., p. 106. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

65 

Precisamente, el que la libertad negativa pueda “aplicarse tanto a las 
criaturas irracionales e inanimadas como a las racionales”, es lo que la 
distancia del derecho de naturaleza, para cuyo ejercicio es prerrequisito 
el goce de cierta capacidad de juzgar racionalmente, comoquiera que el 
concepto es definido como “la libertad que cada hombre tiene para usar 
su propio poder como quiera, para la conservación de su propia 
naturaleza” y, en tal sentido, “para hacer todo aquello que su propio 
juicio y razón considere como los medios más aptos para lograr ese 
fin”.49 Así, resulta bastante claro que, en lo que a Hobbes concierne, la 
frustración de la libertad negativa en nada desdice del derecho que la 
naturaleza ha conferido a cada quien para apelar a su propia razón y 
juicio en la consecución de sus propios fines. 

Los cimientos conceptuales del derecho de naturaleza se 
esclarecen desde el séptimo capítulo, donde se establece que la noción 
de juicio designa una “sentencia resolutiva o final” análoga, según 
indica Hobbes, a la forma en que “el último apetito en la deliberación 
se denomina voluntad”.50 De este modo, el juicio que ilumina el 
despliegue del derecho de naturaleza redunda en actos que se presumen 
voluntarios siempre que sean el resultado de una deliberación que tiene 
lugar en la conciencia del agente, y en esto justamente consiste la 
apelación a su propio juicio y razón. Durante esta deliberación, explica 
Hobbes, “en la mente del hombre surgen alternativamente los apetitos 
y aversiones, esperanzas y temores que conciernen a una y la misma 
cosa, y diversas consecuencias buenas y malas de nuestros actos u 
omisiones respecto a la cosa propuesta” se dan cita en el tribunal del 
arbitrio a efectos de juzgar cuál es la voluntad final del individuo.51 De 
tal suerte, cuando el apetito final de la deliberación es motivado por 
temor, lo que hace voluntario el accionar del individuo es su capacidad 
para deliberar razonablemente sobre las determinaciones eficientes de 
su entorno, lo cual no solamente no diluye en forma alguna su 
autonomía; antes bien, la reafirma.  

Son estos insumos, imbricados en el derecho de naturaleza y 
compatibles en lo esencial con la variante positiva de la libertad, los que 
le permiten al filósofo engendrar una idea de obligación modernamente 
legítima. El vínculo de apropiación que la voluntad induce entre la 
conciencia deliberante y los actos que de ella se siguen es precisamente 
el que confiere al individuo el estatus de persona natural, en el sentido 
de que “tiene todas las afecciones, competencias cognitivas y 
responsabilidades morales que deben suponerse en alguien que, como 
se explicó en el Capítulo 14, pretende estar en condiciones adecuadas 

 
49 Lev., pp. 106, 171. 
50 Lev., p. 51. 

51 Lev., p. 47. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

66 

de entrar como parte en una relación contractual”.52 Ciertamente, 
Hobbes considera que el que un acto pueda ser rastreado hacia la 
voluntad de un autor en pleno uso de sus facultades morales y cognitivas 
es prerrequisito para imputarle algún grado de responsabilidad sobre 
sus actos y, en consecuencia, sólo de la autoridad de ese individuo sobre 
su voluntario accionar puede germinar la idea de obligación civil. Esta 
concatenación no le sería posible al autor del Leviatán si su tejido 
conceptual estuviese resignado a explicar la libertad del individuo 
sirviéndose exclusivamente de la ausencia de impedimentos. 

 
V. La zorra y las uvas: ¿autoengaño o autolimitación? 

Detengámonos brevemente en la crítica que desarrolla Berlin 
acerca del concepto de libertad positiva, para cuya explicación nos 
remite a la fábula de Esopo en la que una zorra, habiéndose topado con 
un racimo de uvas colgando por fuera del alcance de su destreza, declina 
su intento de hacerse con ellas alegando para sí misma: “estaban verdes 
las uvas, no maduras, como yo creía”.53 Dado que la moraleja adherida 
al relato sugiere que “algunos hombres inhábiles por su incapacidad 
para lograr lo que quieren echan la culpa a las circunstancias”, 
inferimos que lo que Berlin reprocha es una suerte de insinceridad por 
parte de quien, hallándose ante circunstancias adversas, obra 
amparándose en la máxima según la cual “si veo que puedo hacer muy 
poco o no puedo hacer nada de lo que quiero, lo único que necesito es 
limitar o extinguir mis deseos y con ello me hago libre”.54 Su 
desconfianza hacia quien deliberadamente limita su conducta sin sentir 
comprometida su autonomía afinca en el riesgo de abrir la puerta al 
despotismo consentido en los asuntos políticos. Esto es, que  

 
si el tirano (…) consigue condicionar a sus súbditos (…) para que 
dejen de tener los deseos que tenían y adopten (“internalicen”) la 
forma de vida que ha inventado para ellos, habrá conseguido, según 
esta definición, liberarlos.55  

 
Además de advertir el riesgo de autoengaño implicado en la 
interiorización de la adversidad fáctica como una variable compatible 
con el libre albedrío, nuestro autor va más allá y afirma que quien logre 
replegarse tan profundamente en su conciencia que acabe identificando 
a su amo como el garante de su libertad, habrá encontrado la antítesis 
de la libertad política. En síntesis, lo que denuesta Berlin es la 

 
52 Jose Luis Galimidi, “Persona y fundamento en el Leviatán de Hobbes”. Areté: revista de 
filosofía, 32, 2, (2020), p. 355. 
53 Esopo, Fábulas de Esopo. Vida de Esopo. Fábulas de Barrio (trad. P. Bádenas de la Peña y 
J. López Facal). Madrid: Editorial Gredos, 1985, p. 313. 
54 Ídem.; Berlin, Dos conceptos…, p. 71. 

55 Ídem. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

67 

posibilidad de concebir la autolimitación moral como una expresión 
genuina de libertad.  

Resulta harto sugestivo que uno de los argumentos más comunes 
sobre la inautenticidad del acto de autolimitación sea replicado por el 
propio Hobbes. En más de una ocasión el filósofo desdice de la 
operación por la cual un individuo se somete a sus propias reglas, 
arguyendo que “quien puede ligar, puede liberar, y por tanto, quien está 
ligado a sí mismo solamente, no está ligado”.56 Ante quienes argüían que 
el soberano se encuentra sujetado a las leyes por él mismo instituidas, 
Hobbes contestaba que, de ser ese el caso, estaríamos ante un soberano 
que en nada se distingue de sus súbditos. De tal modo, sostener tal 
opinión suponía ignorar que “estar sujeto a las leyes es estar sujeto al 
Estado, es decir, al representante soberano, que es él mismo; lo cual no 
es sujeción, sino libertad de las leyes”.57  

Salta a la vista un contrasentido notable: de un lado, Berlin y 
Hobbes comparten una posición crítica respecto de la figura de una 
obligación autoinducida; del otro, sus respectivas críticas desembocan 
en conclusiones abiertamente opuestas. Mientras Berlin insinúa que la 
autolimitación es un gesto de autoengaño por el cual quienes carecen 
de libertad se convencen a sí mismos de que son libres, Hobbes afirma 
que la autolimitación es un despropósito por el cual se ignora que estar 
obligado consigo mismo es idéntico a ser libre. Para nosotros es apenas 
comprensible que ante la plurívoca clave de la concordia entre libertad 
y obediencia dos mentes distintas renieguen de ella concluyendo, la una, 
que se estaría encubriendo un evidente estado de obediencia y, la otra, 
que se está ignorando una notoria situación de libertad. 

Pagando el precio del desacuerdo con la versión más libertaria de 
Berlin y con la faceta más absolutista de Hobbes, nuestro criterio 
intenta reponer el vínculo entre la idea de libertad y lo que Jorge Dotti 
define como el “significado moderno, formal e instrumentalista de la 
ratio hobbesiana”.58 A saber, para el filósofo argentino,  

 
si se atribuye, como Hobbes, al hombre natural un uso pleno de su 
razón, entonces este súbdito en potencia puede llegar a tener 
conciencia de que autolimitarse es el único procedimiento 
apropiado para lograr la meta de la convivencia en paz.59 
 

Esta proposición se funda precisamente en la salvedad que Skinner 
percibe como novedad en el concepto de libertad del Leviatán, de 
acuerdo con la cual un límite o impedimento interno no redunda en 

 
56 Lev., p. 218. 
57 Lev., p. 266. 
58 Jorge Eugenio Dotti, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Históricos, 4, 6, (2018), p. 160. 

59 Ibíd., p.161. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

68 

demérito de la libertad. Así, parafrasear a Hobbes, dado que el derecho 
(ius) se caracteriza tanto por la libertad de hacer como por la libertad de 
omitir,60 siempre que la conducta honre el último apetito deliberado por 
el arbitrio, el soberano que se abstiene de abusar de su derecho 
absoluto, so pretexto de las desagradables consecuencias que su acto 
acarrearía, es tan libre como quien decide pagar sus deudas en 
consideración de la prescripción legal. Aducimos, pues, que el 
planteamiento de Hobbes, y a través de éste la idea de autonomía moral 
alrededor de la que orbita el liberalismo político clásico, es insoluble si 
las conductas más moderadas del poder soberano y de los individuos 
bajo su protección no se explican como actos de autolimitación que dan 
a la vida civil la consistencia moral que hace a su eficiencia.61 

La demostración de esta conjetura asoma en momentos críticos la 
lectura del Leviatán, en los que se da por sentada la validez de los actos 
auto-regulativos de los agentes racionales. Tal es el caso del último 
parágrafo del capítulo XXVIII, donde al explicar el origen y sentido del 
nombre de la obra, el autor enlaza la condición de “rey sobre los hijos 
de la arrogancia”, que el relato bíblico confiere a la bestia marina, a la 
connatural soberbia que caracteriza por naturaleza a la condición 
humana, “cuyo orgullo y otras pasiones le compelen a someterse a sí 
mismo al gobierno”.62  

Los ejemplos más decisivos, sin embargo, provienen de la exégesis 
bíblica que respalda el cruce de argumentos con quienes, en defensa de 
las tesis sostenidas por el sacerdocio papal, pretendían atribuir 
soberanía terrenal a Jesucristo y, a través de la autoridad conferida en 
las “llaves del reino” a Simón Pedro, también a la cabeza de la Iglesia de 
Cristo. La primera instancia del argumento de Hobbes se da en las 
faldas del Sinaí, donde el pueblo de Israel se dispone a observar por sí 
mismo la prohibición de subir a la cúspide del monte y, en suplemento 
de su abstención, suplica hacerlo a un Moisés que aún no traía las 
Tablas de la Ley Mosaica bajo su hombro. Se pregunta el filósofo, 
entonces, “¿por qué razón si no por la de sumisión espontánea podían 
[los israelitas] decir [a Moisés]: Háblanos y te oiremos, pero no dejes que 
Dios nos hable a nosotros, o moriremos?”63 Hobbes trae a colación este 
evento bíblico como ejemplo demostrativo de un razonamiento 
expresado al principio del párrafo, por el cual afirma, en contestación a 
la pregunta sobre cómo puede un hombre contraer la obligación de 

 
60 Lev., pp. 106, 237. 
61 En su revisión de los fundamentos que hacen a la legitimidad de la modernidad, Hans 
Blumenberg [La legitimación de la edad moderna (trad. de P. Madrigal). Valencia: Pre-
Textos, 2008, p. 220] encuentra que “tanto el absolutismo como el liberalismo –y para 
nosotros Hobbes participa como protagonista de ambas posturas– se basan en el mismo 
principio de la autorregulación”. 
62 Lev., p. 262; las cursivas son nuestras. 

63 Lev., p. 236. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

69 

obedecer una petición proferida por algún otro, que si “el interesado se 
propone obedecerla, queda obligado por su propio acto” a obedecer, 
allende toda obligación a creer.64 De manera similar, y en un intento de 
acentuar la idea de que el derecho de canonización de las Escrituras no 
fue ejercido exitosa y justamente más que por aquellos que en su tiempo 
detentaron el derecho de soberanía, Hobbes aclara en el capítulo XLII 
el carácter estrictamente moral del procedimiento de auto-obligación. 
Tematizando esta vez la observancia del Nuevo Testamento en la época 
previa a su canonización por Constantino I, el filósofo asegura que: 

 
no existe duda de que cuando San Pablo escribió a las Iglesias que 
él había convertido; o cuando cualquier apóstol, o discípulo de 
Cristo, escribió a aquellas que habían abrazado a Cristo, los 
interesados recibieron estos escritos suyos como la verdadera 
doctrina cristiana. Pero en esta época, como no fue el poder y la 
autoridad de los maestros, sino la fe de los oyentes lo que les indujo a 
admitirlos, no fueron los Apóstoles los que hicieron canónicos sus 
propios escritos, sino cada converso el que los hizo así, para sí 
mismo.65 
 
Aclarando, a renglón seguido, que tal recibimiento de la ley de 

Cristo no equivalía de ninguna manera a la canonización de la palabra 
en el sentido de su institución como ley positiva. Antes bien, la sujeción 
a su fe ha de ser entendida en el sentido en que se define la subjetividad 
cristiana hacia el final del capítulo en la refutación de las tesis del 
cardenal Roberto Belarmino, como  

 
… quien se haya obligado por sí mismo a recibir a nuestro Salvador 
cuando vuelva, como rey suyo”, de suerte que, cual ley de 
naturaleza, tales preceptos son acatados libremente y “con la 
posibilidad de rechazarlo[s] de nuevo, con el mismo derecho que 
lo[s] ha admitido.66 
 

VI. De la prudencia como axioma moderno 
Con lo dicho, creemos estar en posición de afirmar que el 

liberalismo hobbesiano permite conjugar la libertad privada del 
individuo con la libertad pública del Estado, demostrando una afinidad 
elemental con el estándar republicano. Mas semejante insinuación de 
cercanía con una tradición política de la que Hobbes fue expresamente 
crítico nos demanda acentuar la principal brecha que obstaculiza la 
aproximación. El individuo hobbesiano, encausado en el fin auto-
interesado de conservar su vida mediante el cálculo deliberativo de las 
alternativas a disposición, repara en que su codicia, ambición y otros 

 
64 Lev., p. 235; las cursivas son nuestras.  
65 Lev., p. 432; las cursivas son nuestras. 

66 Lev., pp. 432, 479; las cursivas son nuestras. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

70 

deseos agradables estimulan acciones tan voluntarias como lo son 
“también todas ellas que se inician en la aversión o en el temor de las 
consecuencias que suceden a la omisión”, por lo que al planteársele la 
disyuntiva de formar o no parte de una comunidad política, su adhesión 
y obediencia al poder soberano representan para él un derrotero 
instrumental “por medio del cual (…) asegurar su libertad y su vida”.67 
El individuo republicano, por su parte, reconoce un valor intrínseco en 
la observancia de las disposiciones civiles, y actúa con respecto al 
Estado como Rousseau entendía que lo hiciera Catón frente a la 
república romana. Esto es, Catón  

 
llevó siempre su patria en el fondo de su corazón; sólo vivió para 
ella, (…) defendió al estado, la libertad y las leyes contra los 
conquistadores del mundo y finalmente dejó la tierra cuando ya no 
vio patria alguna a la que servir.68 
 
Para comprobar la suposición según la cual la teoría del Estado de 

Hobbes no se distingue radicalmente del republicanismo en lo tocante 
al vínculo entre libertad y obediencia, volvamos nuevamente a lo que 
nos dice Skinner sobre cómo se produce la articulación en la variante 
maquiaveliana del republicanismo. Para explicar este asunto, el 
historiador se remite al repertorio de virtudes republicanas que, de 
acuerdo con el florentino, todo ciudadano preocupado por defender su 
propia libertad ha de interesarse en cultivar. La primera cualidad 
decisiva corresponde a la temperantia, definida como el “deseo de evitar 
toda forma de conducta intemperante y desordenada” en el desempeño 
de las dinámicas del Estado.69 La temperancia comporta un sentido de 
proporción y límite que deviene favorable al mantenimiento del orden 
político y la libertad corporativa del Estado, y simultáneamente 
representa una forma de preservar el vivere libero del que goza la 
comunidad cívica a escala particular. Esta ecuación deviene para 
Skinner en prueba de que la obediencia puede asegurar el disfrute de 
las libertades personal y cívica sin que esto suponga una paradoja 
insoluble. ¿Qué puede tener en mente, si no es esto, el propio Hobbes al 
afirmar que “en el acto de nuestra sumisión van implicadas dos cosas: 
nuestra obligación y nuestra libertad”?70 

Una respuesta más completa a este interrogante surge de la 
segunda de las virtudes cardinales republicanas que hacen de la 
obediencia una forma concreta de ejercer la libertad, a saber: la 
prudenza gestada en el espíritu estratégico y calculador de quien se ha 

 
67 Lev., pp. 48, 81. 
68 Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre la Economía política (trad. de J. Candela). Madrid: 
Editorial Tecnos, 2001, p. 24. 
69 Skinner, La idea de Libertad…, p. 249. 

70 Lev., p. 177. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

71 

curtido en los asuntos de la guerra. “Las cualidades relevantes son las 
necesarias para elaborar juicios prácticos, el cálculo cuidadoso y eficaz 
de las posibilidades y de los resultados”, mismos atributos con que 
Hobbes dota a su arquetipo antropológico para que su bagaje sobre las 
formas de guerra que proliferan en el estado de naturaleza le lleven a 
colegir que sólo un ejercicio de autolimitación ante el Estado puede 
producir el movimiento dialéctico por el cual los opuestos se 
sinteticen.71 Lo que enaltece aquí el Maquiavelo de Skinner es la 
sabiduría prudencial de la que es capaz todo hombre con experiencia en 
los asuntos más mundanos, una cualidad que se predica de las 
multitudes interesadas en que la soberanía corporativa arrope sus 
libertades personales. De ahí que Skinner proponga la desidentificación 
de esta virtud con un principio de sabiduría atávica, de la cual no 
participan más que un selecto grupo de notables, para enlazarla con el 
temperamento experiencialmente prudente del popolo. No se trata, 
entonces, de la prudencia “del sabio consciente y juicioso, los savi”, sino 
de la prosaica capacidad que corresponde a cada ciudadano para 
calcular un curso de acción y dirimir los medios más aptos para 
seguirlo.72 

Este principio de acción conforme a una deliberación estratégica 
sobre circunstancias eficientes, y ya no sobre presunciones teleológicas, 
es precisamente la encrucijada que, a juicio de Leo Strauss, vincula tan 
íntimamente a Maquiavelo con Hobbes en su calidad de iniciadores de 
un pensamiento político –el moderno– que decanta su identidad en 
proporción a su desprecio de la sabiduría antigua. A saber, “el 
reemplazo de la moral de la obediencia por la moral de la prudencia” o, 
como la denomina el propio Skinner en su obra homónima sobre el 
florentino, de 1984, la “nueva moralidad”,73 inaugurada por Maquiavelo 
en fricción con sus maestros del republicanismo clásico y elevada por 
Hobbes hasta su “expresión más sincera y elocuente”.74 El argumento 
de Strauss en La filosofía política de Hobbes, de 1936, ancla en el miedo 
a la muerte violenta como criterio supremo de todo tutelaje moral, “una 
pasión que no es prudente en sí misma, pero que hace prudente al 
hombre” habida cuenta de que establece la medida de lo bueno y lo malo 
con arreglo a las circunstancias que se le presentan al individuo cual 
variables a la espera de que éste juzgue el curso de acción más prudente 
para garantizar la autointeresada preservación de su naturaleza.75 

 
71 Skinner, La idea de Libertad…, p. 247. 
72 Ídem. 
73 También Leo Strauss [La filosofía política de Hobbes. Su fundamento y su génesis (trad. 
de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2006, p. 153) emplea 
el rótulo ‘nueva moralidad’ para titular la séptima sección de su monografía sobre Hobbes. 
74 Strauss, La filosofía…, pp. 140, 153. 

75 Ibíd., p. 163. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

72 

Strauss enseña que el reemplazo de la antigua ley natural por el 
moderno derecho de naturaleza, como eje de la comprensión de las 
relaciones políticas, comparte correlato con una reorientación de los 
criterios morales y epistemológicos. El individuo hobbesiano adopta la 
experiencia histórica, y ya no a la especulación filosófica, como fuente 
del conocimiento práctico, y no ya teorético, necesario para el cultivo de 
una virtud prudencial, y no ya aristocrática, que resulta replicable a 
escala multitudinaria en la medida en que “es la más fácil de las artes y 
las ciencias; [pues] no se requiere ningún entrenamiento o educación 
particular para comprender la historia”.76 De ahí que Hobbes también 
considere que “el entendimiento de las gentes vulgares” deviene más 
apto que las elucubraciones de los letrados para el entendimiento de los 
principios de la ciencia política y la aplicación de los valores favorables 
a la autoridad pública.77 Esto es, parafraseando el celebérrimo pasaje 
del decimoquinto capítulo de El príncipe, el individuo hobbesiano deja 
de ocupar sus deliberaciones en considerar lo que debería hacer para 
empezar a reproducir en su accionar lo que sus iguales de hecho hacen. 
La explicitación de la asociación que buscamos inculcar nos viene de la 
mano de un sutil lector tanto de Hobbes como de Strauss, como lo es 
José Luis Galimidi, quien haciendo hincapié en la ruptura que los 
modernos inducen con respecto a los antiguos, reconoce pronto que:  

 
Los iguales de Hobbes ya no son los de Aristóteles, y tampoco los 
del humanismo. En más de un sentido, receptan y profundizan las 
expresiones más inquietantes del rostro sombrío del espíritu 
renacentista. Como el príncipe de Maquiavelo, pueden recurrir al 
disimulo, a la simulación y a la credulidad si se trata de mantener 
el poder, y, en general, se toman la preservación de la propia 
naturaleza como si fuera una cuestión de estado.78 
 
A nuestro entender, el paralelismo entre la interpretación por la 

cual Strauss ve en Hobbes un precursor del liberalismo político 
moderno, y la lectura por la que Skinner reivindica la originalidad del 
republicanismo de Maquiavelo, no podría ser más simétrico. Incluso 
apartándose diametralmente de lo que tradicionalmente se ha 
entendido como el quid republicano, expresado en el ideal 
rousseauniano de que “el hombre es virtuoso cuando su voluntad 
particular es en todo conforme a la voluntad general”, Skinner arguye 
que Maquiavelo no estriba en los deberes patrióticos del individuo para 
persuadirle de adoptar maneras autorregulativas, como la temperantia 

 
76 Ibíd., p. 136. 

77 Lev., p. 277. 
78 Jose Luis Galimidi, ‘El Leviatán de Hobbes y la legitimidad moderna’. En Francisco 
Naishtat, La acción y la política: perspectivas filosóficas, Barcelona: Gedisa, 2002, p. 72. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

73 

y la prudenza.79 Antes bien, su argumento consiste en enseñar la 
adopción de estas posturas como  

 
el mejor e, incluso, el único medio para que “obremos bien” en 
nuestro propio beneficio, y, en particular, el único medio para 
asegurar un grado de libertad personal para perseguir los fines que 
hemos elegido.80 

 
 El historiador, no obstante que en su reconstrucción maquiaveliana del 
republicanismo cita continuamente al Leviatán a manera de 
contrapunto, entiende que Maquiavelo da la razón a Hobbes en su 
elaboración de un concepto de libertad individual definido en la 
persecución sin óbices de los fines autónomamente elegidos. El 
florentino, en realidad, maneja una noción harto familiar a la 
comprendida en la estructura hobbesiana, y en ella se sustenta para dar 
cuenta de la forma en que una libertad particular es, a través del cultivo 
de un prudencial y estratégico sentido de límite interno, perfectamente 
compatible con el cumplimiento de los lineamientos civiles sin los 
cuales se diluye la soberanía que hace a la libertad del Estado.  

 
[A Maquiavelo] se lo elogia, además, por el desapacible énfasis que 
pone en la idea de que todos los hombres son malvados, y que no 
puede esperarse que hagan algo bueno a no ser que vean que ello 
redundará en su propio bien. De tal modo, su sentencia definitiva 
no es meramente la de que la aparente paradoja del deber como 
interés, enuncia, una vez más, una auténtica verdad; como sus 
autoridades clásicas, también él cree que afirma la más afortunada 
de todas las verdades morales. Pues, a no ser que a la generalidad 
de los hombres malvados se le pueda dar razones egoístas para 
obrar virtuosamente, es improbable que alguno de ellos lleve a cabo 
acción virtuosa alguna.81 
 
De esta estrecha identificación entre interés y deber resulta 

llamativo que Skinner destaque entre los rasgos del republicanismo 
maquiaveliano un planteamiento que con Hobbes fue elevado al grado 
de primer principio moral de un diseño antropológico. Esto es, fue 
Hobbes quien hizo del más alto de los deberes morales (ley de 
naturaleza) un mandato tendiente a satisfacer la más pura expresión de 
autointerés (derecho de naturaleza). Si damos por cierta esta 
comprensión del republicanismo maquiaveliano, no huelga preguntarse 
qué sentido tiene excluir al liberalismo hobbesiano, si no se excluye 
también y por las mismas razones a Maquiavelo, no ya de la tradición 
republicana, sino de la apuesta republicana por una ciudadanía cuya 

 
79 Rousseau, Discurso…, p. 22. 
80 Skinner, La idea de Libertad…, p. 257. 

81 Ídem. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

74 

obediencia autointeresada y prudencial a un Estado autárquico redunde 
en beneficio de sus propias libertades civiles. De este modo, advirtiendo 
que no es nuestra intención hacer de Hobbes un paladín republicano, sí 
nos parece difícilmente sustentable un juicio por el cual se pretenda 
celebrar a Maquiavelo y renegar de Hobbes en el propósito de 
reconciliar los intereses particulares con la autoridad pública a través 
de, en palabras de Constant, un “interés bien entendido”.82 Un principio 
de autolimitación expresado como moral prudencial. Tal es la fórmula 
en que se abrevia el caudal de ambivalencia que permite a Hobbes 
reconciliar el hecho natural de la libertad humana con el derecho 
artificial del Estado soberano. 

 
 
Referencias bibliográficas 
 
 
Berlin, Isaiah, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi 

trayectoria intelectual (trad. de Á. Rivero). Madrid: Editorial 
Alianza, 2014. 

 
Blumenberg, Hans, La legitimación de la edad moderna (trad. de P. 

Madrigal). Valencia: Pre-Textos, 2008. 
 
Colish, Marcia, “The Idea of Liberty in Machiavelli” [La idea de Libertad 

en Maquiavelo]. Journal of the History of Ideas, 32, 3, (1971), pp. 
323-350. 

 
Constant, Benjamin, Principios de política aplicables a todos los 

gobiernos (trad. de V. Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores; 
Liberty Fund, 2011.  

 
Constant, Benjamin, Del espíritu de conquista (trad. de M. Truyol 

Wintrich y M. Antonio López). Madrid: Editorial Tecnos, 1988.  
 
Dotti, Jorge Eugenio, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Históricos, 4, 

6, (2018), pp. 148-164. 
 
Esopo, Fábulas de Esopo. Vida de Esopo. Fábulas de Barrio (trad. P. 

Bádenas de la Peña y J. López Facal). Madrid: Editorial Gredos, 
1985. 

Galimidi, Jose Luis, “Persona y fundamento en el Leviatán de Hobbes”. 
Areté: revista de filosofía, 32, 2, (2020), pp. 351-393. 

 
82 Con esta expresión el suizo salva a su auditorio del sofisma por el cual se pretende 
despreciar las garantías que sólo el brío de un cuerpo político capaz de autodeterminarse 
puede ofrecerles a nuestros fines más egoístas. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

75 

 
Galimidi, Jose Luis, “El Leviatán de Hobbes y la legitimidad moderna”, 

en Francisco Naishtat, La acción y la política: perspectivas 
filosóficas, Barcelona: Gedisa, 2002, pp. 53-76. 

 
Hobbes, Thomas, Leviatán o la materia, forma y poder de una república, 

eclesiástica y civil (trad. de M. Sánchez Sarto). Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica, 2007. 

 
Hobbes, Thomas, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza 

Editorial, 2000. 
 
Pettit, Philip, “Liberty and Leviathan” [Libertad y Leviatán]. Politics, 

Philosophy and Economics, 4, 1, (2005), pp. 131-151. 
 
Rousseau, Jean-Jacques, Discurso sobre la Economía política (trad. de J. 

Candela). Madrid: Editorial Tecnos, 2001. 
 
Skinner, Quentin, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi). 

Bernal: Universidad Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo, 
2010. 

 
Skinner, Quentin, “La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas 

e históricas”, en Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.), 
La filosofía en la historia: ensayos de historiografía de la filosofía 
(trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, 1990, 
pp. 227-260. 

 
Strauss, Leo, La filosofía política de Hobbes. Su fundamento y su génesis 

(trad. de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 2006. 


