ISSN: 2683-7315

La elocuencia en el fundamento del Estado:
Hobbes, Cicerdn y la critica a Skinner

Patricia Nakayama
Universidade Federal da Integragdo Latino-Americana,
Foz do Iguacu, Brasil
ORCID: 0000-0003-2022-8662
patricianakayama@gmail.com

Resumen

Presentamos una nueva lectura de un pasaje clasico de la filosofia
politica moderna: la transicién del estado de naturaleza al Estado civil,
con especial atencién a la obra de Thomas Hobbes. Esta propuesta
resulta igualmente 1util para la interpretaciéon de los llamados
“contractualistas”. El andlisis se centra en la critica a dos influyentes
interpretaciones: la de Quentin Skinner, quien sostiene que en De Cive
y The Elements of Law, Natural and Politic Hobbes buscaba derribar los
fundamentos del arte retérico; y la de Norberto Bobbio, que considera
el estado de naturaleza como una mera hipétesis de la razén. Frente a
estas lecturas, proponemos entender dicho pasaje como un topos
retérico, inscrito en la tradicién clasica particularmente por Cicerén.
En este autor, hay una descripcién del origen de la elocuencia, que
coincide con el origen de las ciudades. Demostraremos cémo la
elocuencia aparece en Hobbes como origen y fundamento del Estado
civil.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90


https://orcid.org/0000-0003-2022-8662

LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

Palabras clave
Hobbes, estado de naturaleza, retérica, Bobbio, Skinner

Abstract

We present a new reading of a classic passage in modern political
philosophy: the transition from the state of nature to the civil state, with
special attention to the work of Thomas Hobbes. This proposal is
equally useful for the interpretation of the so-called "contractualists".
The analysis focuses on the critique of two influential interpretations:
that of Quentin Skinner, who argues that in De Cive and The Elements
of Law, Natural and Politic Hobbes sought to undermine the foundations
of rhetoric; and that of Norberto Bobbio, who considers the state of
nature to be a mere hypothesis of reason. In contrast to these readings,
we propose to understand this passage as a rhetorical topos, inscribed
in the classical tradition particularly by Cicero. In this author, there is a
description of the origin of eloquence, which coincides with the origin
of cities. We will demonstrate how eloquence appears in Hobbes as the
origin and foundation of the civil state.

Keywords

Hobbes, state of nature, rhetoric, Bobbio, Skinner

78 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

resentaremos una aproximacion critica a la interpretacién hecha

por Quentin Skinner, que sostiene la tesis segiin la cual Hobbes

buscaba destruir los fundamentos del arte retérico en De Cive y

en The Elements of Law, Natural and Politic, reemplazando la
elocuencia por la ciencia. A continuacién abordaremos la tesis de
Norberto Bobbio sobre el estado de naturaleza de Hobbes. En seguida,
mostraremos como una interpretacion que aproxima Thomas Hobbes a
Cicerén nos parece méas adecuada, ampliando el poder de las palabras
sobre las espadas. Cicerén aqui surge como una nueva perspectiva
interpretativa.

Quentin Skinner, en su estudio sobre la filosofia y la retérica en
Hobbes, desarroll6 un profundo y excelente estudio sobre el arte de
hablar bien en el siglo XVII inglés. Lo que nos interesa aqui es su tesis
segtn la cual, en las obras De Cive y Elements, el fil6sofo evitaria todos
los recursos del arte retérico y habria una “sustitucién de la elocuencia
por la ciencia”.! Skinner llegé incluso a la conclusién de que “no seria
exagerado decir que uno de sus principales objetivos en aquellos dos
libros es cuestionar y derribar los pilares centrales de la Ars rhetorica”.?
Muchos historiadores de la filosofia, siguiendo la linea de Skinner,
tienden a interpretar de manera literal las criticas que Hobbes dirige al
arte de la retdrica en estas obras. Sin embargo, este enfoque pasa por
alto un aspecto esencial de dicho arte: su propia necesidad de disimulo.
Hobbes domina esta estrategia con tal eficacia que logra convencer a
sus lectores, aunque esa aceptacién revela cierta ingenuidad. Como
recuerda Aristételes en su Retdrica, la elocuencia no sé6lo persuade, sino
que también oculta su artificio.

No obstante, también en la prosa lo adecuado se logra mediante
concentraciones y amplificaciones y por esta razén debe ocultarse
que se hace, a fin de que no parezca que se esta hablando
artificiosamente, sino con naturalidad (porque esto es lo que
resulta convincente, al contrario que lo otro, dado que ante el que

! Quentin Skinner, Razdo e retérica na filosofia de Thomas Hobbes, Sao Paulo: Fundagio
Editora da UNESP (FEU),1999, p. 397.

2 Ibid., p. 346.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 79



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

(asi habla), como si nos estuviese tendiendo una trampa, sentimos
la misma prevencién que ante los vinos mezclados): tal era el efecto
que producia la voz de Teodoro frente a la de los demés actores,
pues la suya parecia ser la del mismo que hablaba, mientras que la
de los otros resultaba ajena (a sus personajes). Y, por lo demas, (el
artificio) queda muy bien disimulado, si se compone seleccionando
las palabras del lenguaje usual, al modo como lo hace Euripides,
que fue el primero en mostrarlo.3

En De Cive y en Elements, Hobbes amplifica la voz de la ciencia (el
lenguaje usual en el siglo XVII) y oculta el artificio retérico,
criticdndolo, muy comun entre quienes dominan bien el arte.

Por su parte, Norberto Bobbio Bobbio afirma, sobre el estado de
naturaleza en Hobbes, que este pasaje clasico de la historia de la
filosofia politica generalmente es admitida como una “hipétesis de la
razén”.* En el estado de la naturaleza, Hobbes nos muestra una
situacion de igualdad, tanto de derecho cuanto de condicién. Todos
tienen derecho a todas las cosas y la desigualdad proporcionada por la
conformacién fisica se equipara por la astucia de los mas débiles.®> De
esta situacion deriva que el derecho a todas las cosas acaba por ser
inutil® o se contradice a si mismo,” por no ofrecer, al final, el derecho a
nada. De esta manera, los hombres se hieren unos a otros cuando
desean las mismas cosas o simplemente lo hacen por pequefias intrigas.®
Hobbes nos lleva a concluir que, en el estado de naturaleza, se instalaria
una situacién de guerra, una guerra de cada hombre contra cada
hombre.®

De acuerdo con Bobbio, el estado de naturaleza, en el que existe la
guerra de todos contra todos, hay que considerarlo como “la apédosis
de un periodo hipotético que contenga en la prétasis la afirmacion de la

3 Aristoteles, Retdrica, (Trad. Carlos Garcia Gual), Madrid: Editorial Gredos., 2014,
(1404b18-24), p. 451.

4 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes, (Trad. Carlos Coutinho), Rio de Janeiro: Campus,
1991, p. 36.

5 Este pasaje fue leido por sus contemporaneos como una descripcién social deseable,
siendo por eso Hobbes asociado a los niveladores (levellers) de su tiempo. (Christopher Hill,
O mundo de ponta cabega: idéias radicais durante a revolugdo inglesa de 1640, (Trad. Renato
Janine Ribeiro), Sao Paulo: Companhia das Letras, 1987, p. 368.

¢ Thomas Hobbes, Do Cidaddo. (Trad. Renato Janine Ribeiro), Sao Paulo: Martins Fontes
1998, p. 33.

7 Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, (Ferdinand Tonnies, ed.),
London: Frank Cass and Company Limited, 1969, p. 73.

8 Idem.

° Thomas Hobbes, Leviatdn o la materia, forma y poder de un Estado eclesidstico y civil,
(Trad. M. Sanchez Sarto), México: FCE, 2005, p. 102.

80 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

existencia de un estado de naturaleza universal”.!® Segin la
interpretacién de Bobbio:

... asimismo admitiendo que algunas sociedades primitivas hayan
vivido en el estado de naturaleza, las formas del estado de
naturaleza que interesan a Hobbes son las que atin subsisten en su
tiempo: la sociedad internacional y el estado de anarquia originado
por la guerra civil (...) la guerra que asol6 su propio pais.!!

Considerar que Hobbes se refiriera a la guerra civil cuando hablaba
del estado de naturaleza parece verosimil, pero el filésofo traté de la
guerra civil en su Behemoth y al discurrir sobre el estado de naturaleza,
quiza sus referencias fuesen otras, mas alla de la guerra civil. Por eso,
proponemos aqui que este pasaje hace mencién principalmente a
Cicerén.

En sus primeras reflexiones acerca de la ciencia politica, en el el
texto de 1642, que se inicia con Sécrates “pasa por Platén, Aristételes,
Cicerén y los otros filésofos, griegos, tanto cuanto por los latinos”,!?
Hobbes nos muestra su fundacién de las ciudades:

Debemos observar, por consiguiente, que cada uno de la multitud
—con la finalidad que pueda originarse la ciudad- necesita
concordar con los demas en que, los asuntos que cualquiera
propusiera a la asamblea, acepte lo que fuese aprobado por la
mayor parte constituyendo la voluntad de todos. (...) Y si alguien
no consiente a pesar de esto, los demas constituiran la ciudad entre
si y sin él. De esto se deriva que la ciudad conserva contra quien
disiente su derecho primitivo, esto es, el derecho que tiene de
guerrear contra un enemigo. '?

Prestemos atencién a esta fundacién y al modo cémo se desarrollé.
Guardemos estas imagenes. Pues, hay una descripcién similar en su
ultima obra, Leviatdn, donde Hobbes nos muestra, al hablarnos sobre el
tiempo en que los hombres vivian sin un poder comun, imagenes de una
guerra. Entre sentimientos belicosos, el conflicto es tal cual el mal
tiempo. Como la naturaleza del mal tiempo no estd en uno o dos
aguaceros, sino en una tendencia a que éstos continien durante varios
dias, asi también la guerra no se hace todo el tiempo. A los periodos
calmos, Hobbes los compara con los tiempos de paz. Este tiempo es
similar a la época en que los hombres vivian sin otra seguridad sino la

19 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes..., p. 36.
" Idem.

12 Thomas Hobbes, Do Cidaddo, op. cit., p. 10.
1 Ibid., p. 102.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 81



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

que pudo ser ofrecida por su “propia fuerza y su propia invencion”.'*

Enfatizo las palabras fuerza e invencién. Pues, lo que cada uno concede
al soberano es justamente la invencién y la fuerza. Invenir, ”° la primera
parte del arte de la elocuencia de Cicerén deberia ser concedida al
soberano, asi como la fuerza, pues ambas son fuentes del poder. Los
pactos, por este motivo, se hacen de palabras y espadas.'® Atin en esta
descripcién, Hobbes nos cuenta acerca de la fundacion del Estado:

Dicese que un Estado ha sido instituido cuando una multitud
de hombres convienen y pactan, cada uno con cada Uno

que a un cierto hombre o asamblea de hombres se le otorgara,
por mayoria, el derecho de representar a la persona de todos
(es decir, de ser su representante) !’

Ahora, focalicemos en esta institucion. Contemplemos
atentamente las afirmaciones de Hobbes acerca de la fundacién de las
ciudades o del Estado. La institucién del Estado es resultado de la
palabra y no de los hechos. Esto nos muestra que los hombres
concordaron, unos con los otros, en pactar. Este pacto, de palabras,
prescribe la representacién de todos ellos por un hombre o una
asamblea y asi se dio origen al Estado. La dimensién del decir, no
obstante técito, es amplia y poderosa, pues pone delante de los ojos el
Estado civil. No despreciemos esta dimensién discursiva, pues esta nos
conduce a la realidad del Estado. Las palabras que instituyen la urbe
estan presentes en Cicerén. Si algo es dicho, solamente alguien muy
elocuente podria haber proferido tan seductoras sentencias.
Continuemos este analisis y pasemos a Cicerén, donde nos cuenta el
origen de la elocuencia en su De Inventione.

La descripcién de Cicerén se inicia con hombres rusticos, que
vagaban por el campo como animales salvajes, donde la razén no tenia
lugar, pues era el reino de la fuerza fisica. No existia justicia y, por este
motivo, el ingenio humano era inttil. En aquel tiempo, un hombre,
reconocidamente sabio y fuerte (sin lo cual no sobresaldria entre los
demas), mostré lo mejor a sus semejantes, quienes vivian dispersos en

14 Thomas Hobbes, Leviatdn..., p. 103. (nuestro destacado). Hobbes menciona en inglés
invention y en latin ingenio.

15 La invencién es una de las partes de la retérica. Cicerén divide la retérica en cinco partes:
“invencién, disposicién, elocucién, memoria, pronunciacién. La invencién es la accion de
pensar cosas verdaderas o similes a la verdad, que vuelvan probable una causa (..) la
elocucidn es la acomodacion de palabras idoneas y sentencias, de acuerdo con la invencién.
Cicerén, Marco Tulio, De la invencion retérica, (Bulmaro Reyes Coria, trad.), México:
UNAM, 2010, I.7.

16 Hobbes, Leviatdn..., p. 137.
171bid., p. 142.

82 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

los campos, en un medio cruel de supervivencia, pues combatian contra
las bestias, no obstante, el sabio los compelié a congregarse en un lugar.
Congreg6 a los hombres por la razén, y, por un discurso racional,
partiendo salvajes hizo hombres ddciles. La sabiduria fue capaz,
entonces, al congregar a los hombres en unidad, de fundar las ciudades.
Del mismo modo, los hombres aprendieron a habituarse a las creencias,
conservar la justicia y someterse unos a los otros por su propia voluntad,
todo esto dirigido por los esfuerzos de una causa comun. Asi los
hombres juzgaron tener la vida asegurada, y todo eso solamente fue
posible al persuadirlos por la elocuencia, la cual, a su vez, solamente
floreceria en una comunidad de hombres:

En efecto, hubo algtn tiempo cuando en los campos los hombres
vagaban por doquier a modo de bestias, y se prolongaban la vida
con alimento agreste, y no administraban nada con la razén del
4nimo, sino casi siempre con las fuerzas del cuerpo; atn no se
cultivaba la razén de la divina religién ni del humano deber; nadie
habia visto nupcias legitimas; ninguno habia mirado hijos ciertos;
no habia percibido que utilidad tenia el derecho equitativo. De tal
modo, al lado del error y la ignorancia, la ciega y temeraria
dominadora del animo, la ambicién, para saciarse abusaba de las
fuerzas del cuerpo, sus perniciosisimos servidores. En aquel
tiempo, cierto varén, naturalmente grande y sabio, conocié que
materia habia y cuanta oportunidad existia en los animos de los
hombres para las cosas maximas, si alguien pudiera sacar aquella,
y, al tomarla, volverla mejor. Aquel junt6 y congregé con cierta
razén en un solo lugar a los hombres dispersos en los campos y
ocultos en techos silvestres, e, induciéndolos a cada una de las
cosas utiles y honestas, de agrestes y feroces volvié blandos y
tratables a quienes primero reclamaban a causa de la insolencia,
pero luego oian con més empeno a causa de la razén y del discurso.
Y ciertamente por eso me parece que la sabiduria ni tacita ni pobre
de decir ha podido lograr volver a los hombres, stibitamente, de una
costumbre, y conducirlos a diversas razones de vida. Y bien,
después de haberse establecido las ciudades, ¢cémo pudo
finalmente suceder que aprendieran a cultivar la fe y mantener la
justicia, y se acostumbrardan a obedecer a otros por su propia
voluntad, y juzgaran que, por causa de la conveniencia comun, no
solamente debian arrostrar trabajos sino también perder la vida, si
no hubieran podido, con la elocuencia, persuadir a los hombres, de
aquellas cosas que habian encontrado con la razén? En realidad,
nadie, a no ser movido por un discurso grave y suave, hubiera
querido descender sin fuerza al derecho pudiendo mucho mas con
sus fuerzas (...) Y, por cierto, parece que la elocuencia primero asi
nacié y avanzo6 mas lejos, y que igualmente después se ocup6 en las

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 83



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

cosas maximas de la paz y la guerra, junto con las sumas utilidades
de los hombres;!8

Al sucumbir a la elocuencia, los hombres descritos por Cicerén, al
mismo tiempo, generan la urbe. El origen de la elocuencia coincide con
el origen de la vida religiosa y politica. Poco se nota, en la descripcién
de Cicerén, la fuerza. Aunque desapercibida, ella esta alli, en el origen
de la elocuencia, pues el sabio, més alla de elocuente era fuerte, sin lo
cual no seria oido. En consecuencia, el estado de naturaleza hobbesiano
no es una hipoétesis de la razon,!® como consideraron Bobbio y sus
seguidores, sino el lugar (topos) del origen de la elocuencia en Cicerén.

Quentin Skinner es el comentarista que investigé las influencias del
arte retérica en Thomas Hobbes,* pero no noté que el estado de
naturaleza era un topos retérico encontrado en Cicerén y llegé a afirmar
que en De Cive no habia nada de retérico, lo que no es verdad. Hobbes
llega a decir que, como si dialogase con Cicerén: “Y, por consiguiente,
mientras persiste ese derecho natural de cada uno con respecto a todas
las cosas,no puuede haber seguridad para nadie (por fuerte o sabio que

18 “Nam fuit quoddam tempus, cum in agris homines passim bestiarum modo vagabantur

et sibi victu fero vitam propagabant, nec ratione animi quicquam, sed pleraque viribus
corporis administrabant. Nondum divinae religionis, non humani offici ratio colebatur,
nemo nuptias viderat legitimas, non certos quisquam aspexerat liberos, non jus aequabile
quid utilitatis haberet, acceperat. Ita propter errorem atque inscientiam caeca ac temeraria
dominatrix animi cupiditas ad se explendam viribus corporis abutebatur, perniciosissimis
satellitibus. Quo tempore quidam magnus vide licet vir et sapiens cognovit quae materia
esset et quanta ad maximas res opportunitas in animis inesset hominum, si quis eam posset
elicere et praecipiendo meliorem reddere; qui dispersos homines in agros et in tectis
silvestribus abditos ratione quadam compulit unum in locum et congregavit et eos in unam
quamque rem inducens utilem atque honestam primo propter insolentiam reclamantes,
deinde propter rationem atque orationem studiosius audientes ex feris et immanibus mites
reddidit et mansuetos. Ac mihi quidem hoc nec tacita videtur nec inops dicendi sapientia
perficere potuisse, ut homines a consuetudine subito converteret et ad diversas rationes
vitae traduceret. Age vero, urbibus constitutis, ut fidem colere et justitiam retinere
discerent et aliis parere sua voluntate consuescerent ac non modo labores excipiendos
communis commodi causa, sed etiam vitam amittendam existimarent, qui tandem fieri
potuit, nisi homines ea, quae ratione invenissent, eloquentia persuadere potuissent?
Profecto nemo nisi gravi ac suavi commotus oratione, cum viribus plurimum posset (...) Ac
primo quidem sic et nata et progressa longius eloquentia videtur et item postea maximis in
rebus pacis et belli cum summis hominum utilitatibus esse versata...”, Cicerén, De la
invencion retorica, 1, (2-3).

19 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes..., p. 36.

20 Silver, en su trabajo Hobbes on rhetoric también demuestra las influencias de la retérica
en Thomas Hobbes pero lo hace de manera insatisfactorio porque habla de la
compatibilidad entre filosofia y retérica en la introducciéon de que Hobbes hizo en su
traduccién de la Guerra del Peloponeso de Tucidides (Victoria Silver, “Hobbes on rhetoric”,
en Tom Sorel (ed.), The Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge, New York:
Cambridge University Press, 1996, p. 329). Sin embargo, el pasaje se refire a la escritura de
la historia con retérica y non filosofia con retérica. Historia y filosofia son géneros
diferentes, lo que vale para una no puede valer para la otra. (Cf. Thomas Hobbes, The
History of the grecian war written by Thucidides, en W. Molesworth (ed.), English Works
of Thomas Hobbes, Vol. VIIL. London, 1966, p. 16)

84 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

sea) de existir durante todo el tiempo que ordinariamente la Naturaleza
permite vivir a los hombres”.?!

En un primer momento, Hobbes defiende la necesidad de todos los
hombres, sin excepcién, de renunciar a su derecho sobre todas las
cosas.”? En un segundo momento, la mayoria escogeria un soberano,
sea un hombre o una asamblea, para que cualquiera de ellos mantuviese
a los hombres seguros. Al hombre o la asamblea, les seria concedido el
derecho a todas las cosas, del mismo modo que lo seria al sabio
elocuente y fuerte de Ciceroén.

Estamos delante de una gran diferencia por parte de Hobbes al
atribuir a la ley de naturaleza y no al sabio elocuente la congregacién
de los hombres en unidad. La diferencia no es, de modo alguno,
discordancia con Cicerén: Hobbes sabia bien que la mayoria era
facilmente seducida por un discurso elocuente. El callar se configuraria
como un no suscitar de las pasiones, disminuyendo el discurso
elocuente de los pulpitos, que ensefiaba al pueblo en quién creer y no en
qué cuando omitian al sabio elocuente. Hobbes amplificaba un
enunciado neutral, una ley natural, haciendo creer a toda la humanidad,
independiente de la creencia, que no se trataba de su propio discurso,
sino de algo superior a la religién e intrinseco a todos ellos. Hay una
busqueda de una reforma de las voluntades individuales de los subditos
con la finalidad de garantizar la sumisiéon al soberano por la
conformacién de las creencias. Hobbes pretende que su lector asuma
ser el autor de una gran obra, el Estado, en la que el soberano fuese
actor, de modo que “el hombre natural se constituye en ciudadano, el
lector en coautor”.??

Hobbes nos muestra claramente cémo el poder es fundamentado
por la creencia, y como consecuencia de ella, la opinién® de la
mayoria, al narrar episodios reales de la guerra civil inglesa. No nos
olvidemos de la importancia de la creencia para Hobbes, que est4 en la

primera definicion de su retérica: “ganar la creencia del oyente”.?

2 Hobbes, Leviatdn, p. 107 (nuestro énfasis).

22 Thomas Hobbes, Behenoth ou o longo parlamento, (trad. Eunice Ostrensky, rev. Renato
Janine Ribeiro), Belo Horizonte: Editora UFMG, p. 215.

23 Renato Janine Ribeiro, Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo, Belo
Horizonte: UFMG, 1999, p. 40.

24 Para Hobbes, creencia es el hecho de admitir proposiciones con base en la confianza.
(Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, op. cit., p. 47).

25 Para Hobbes, la opinion es generada cuando la proposicién que la sustenta es adquirida
o por confianza o por error. “Y, particularmente, cuando se admite la opinién confiando
en otros hombres, se dice que se cree en ella; se dice que esos que la admiten tienen una
creencia, y a veces la fe.” (Ibid., p. 46).

26 Thomas Hobbes, The whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed), English Works of
Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966¢, p. 424.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 85



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

También encontraremos la misma idea en el personaje A, del didlogo
Behemoth:

A: Pienso que ni el sermén de los frailes o monjes, ni la de los padres
en sus parroquias, se destine a ensefiar a los hombres en qué creer,
sino en quién. Pues el poder de los que lo detentan no posee otro
fundamento que la opinién y la creencia del pueblo.?”

En este pasaje Hobbes observa que el fundamento del poder es la
creencia y la opinién del pueblo. Con esto podemos suponer que el arte
retérico es el arte que funda el poder, una vez que solamente este arte
es capaz de ganar la creencia del oyente. Cicerén afirma que la audicién
ocurre por el placer de escuchar y no por la fuerza, sin embargo ella se
muestra imprescindible para la manifestacién del discurso elocuente.
Amplificar las palabras, disminuir la fuerza. Qué hizo a los hombres por
su propia voluntad someterse unos a los otros: ¢la fuerza, la elocuencia
0 ambas? La misma duda se suscita en los lectores de Hobbes. Qué
conduce a los hombres a someterse al poder soberano: ¢la promesa de
paz y la posibilidad de crecer por su propia industria librandose asi del
miedo de la muerte violenta o la fuerza represora del soberano?

Seria ingenuo creer que la sumisién es solamente por la fuerza, en
el caso de Hobbes. Sin embargo, para aquellos que no escogieron al
soberano, la sumisiéon voluntaria de la mayoria depende de la
elocuencia, tal como se da en Cicerén que infunde la propia idea de
fuerza del Estado, como algo mayor de lo que realmente es. Cuando se
rompe el monopolio de la elocuencia, o sea, cuando hay otros elocuentes
para seducir al pueblo para ganar su creencia, no hay armamento
suficiente que los pueda reprimir. Refiramonos, nuevamente, a los
personajes de Hobbes con la finalidad de ilustrar nuestra hipétesis sobre
la elocuencia y la fuerza:

B: ¢Como fue posible entonces que el rey fuera derrotado, si
disponfa en cada condado de tantos soldados entrenados que
formarian, reunidos, un ejército de 60.000 hombres, y de varios
depositos de municién en recintos fortificados?

A: Si esos soldados hubieran estado a las 6rdenes de su Majestad,
como ellos y los demés stibditos debian, la paz y la felicidad de los
tres reinos habrian seguido tal como las dej6 el Rey Jacobo. Pero el
pueblo estaba, en general, corrompido, y a los desobedientes se les
tenia por los mejores patriotas.

(...)B: Pero ¢cémo llegé el pueblo a volverse tan corrompido? ¢Y de
qué tipo era la gente que de ese modo pudo seducirlo??®

27 Thomas Hobbes, Behemoth ..., p.48.
2 [bid., p. 32.

86 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

Seducir. Hobbes no podria haber empleado otro verbo para definir
mejor la conduccién de la pasion. Del latin seducere, es compuesto de
se, que designa alejamiento, separacién y ducere, llevar, guiar, conducir.
Cuando el seductor no es el soberano, se activan las facciones en la
Republica, disolviendo la unidad del cuerpo politico. El seductor mueve
al seducido para el lado que le conviene, como el retérico mueve los
4nimos y las creencias de sus oyentes. Hobbes enumera los seductores,
entre ellos los religiosos y los interesados en la ruina de la monarquia,
todos deseosos del poder politico. El personaje A describe los
acontecimientos histéricos, en particular, el modo como seducirian al
pueblo contra el rey. El relato abajo describe el comienzo de los
conflictos, cuando el Parlamento juzga y condena los nobles:

A: La impudicia es casi todo en las asambleas democraticas; es la
diosa de la retérica, y con ella se hace convincente. ¢Pues qué
hombre comin no concluird, de tan audaz afirmacion, la gran
probabilidad de la cosa afirmada? Bajo tal acusacion el conde de
Strafford fue juzgado en la Camara de los Lores, en Westminster
Hall, sentenciado culpable y luego considerado traidor por una
declaracion de proscripcion, esto es, por un Acta del Parlamento.?

En el contexto de la Guerra Civil Inglesa, la retérica operé como
un medio visceral, fortaleciendo la fuerza de quien dominase en su uso,
en la seduccién de sus oyentes. En referencia a la “probabilidad de la
cosa afirmada”, Hobbes entiende la idea de lo verosimil, de lo probable,
como una técnica retérica de persuasién. Con el propésito de liquidar
el poder de los eclesiasticos que subvertian al pueblo contra el rey, la
estrategia adoptada por Hobbes consistié en terminar con las diversas
interpretaciones al propio cuerpo del texto sagrado, debido al uso que
los eclesiasticos daban al pueblo, incitando el miedo post mortem.

Hobbes nos mostré su estrategia de lectura en los pasajes de las
Sagradas Escrituras buscando, por ejemplo, el sentido de la expresién
“Reino de Dios”.*® Esta expresion no significaba, como para la mayoria
de los eclesiasticos en sus sermones, la eterna felicidad en el cielo para
después de esta vida terrena. Se referia, en todos los pasajes vistos, al
reino civil del pueblo de Israel, cuyas leyes civiles eran las de Moisés.
Este reino tuvo su fin en la eleccién de Satl, en cuya ocasién los profetas
predijeron que ese Reino seria restaurado por Cristo, en su segunda
venida para el Juicio Final. Es por esta restauracién venidera que
diariamente se reza, hasta hoy, la oracién del Padre Nuestro (venga a
nosotros tu reino...). Si el reino de Dios se interpretara segin el texto
sagrado, como un reino terrenal, el cielo no seria un objeto de
manipulacién en la creencia del pueblo:

2 Ibid., p. 112.
30 Cf. Hobbes, Leviatdn..., cap. XXXV.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 87



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

Si el reino de Dios (también llamado reino del cielo, por la gloria y
admirable excelsitud de este trono) no fuera un reino que Dios
ejerciere sobre la tierra por sus tenientes o vicarios que transmiten
sus ordenes al pueblo, no hubiesen existido tantas disputas y
guerras acerca de quién sea aquel por el cual Dios habla a nosotros;
ni los diversos sacerdotes se hubieran conturbado ellos mismos con
la jurisdiccion espiritual, ni ningtn rey se las hubiese denegado.!

Hobbes necesita de esos ejemplos para demostrar que la
interpretacién literal no se apoya en el significado de las palabras en si
para comprender la proposicién, sino al contrario, se apoya en los
sentidos de las proposiciones biblicas para, posteriormente, inferir los
significados de las palabras. También sostiene que el significado de las
palabras deberia ser dado por la autoridad, y por nadie mas. No
confundir autoridad con el autor del libro, porque “no es el escrito, sino
la autoridad de la Iglesia lo que hace canénico un libro”.3? Si aquellos
libros estan reunidos alli, no es por casualidad. El sentido que los retine
designa el significado de las palabras. Destacamos que en Inglaterra el
Canon es establecido por el rey de Inglaterra. En Hobbes la autoridad
soberana deberia demarcar los signas (signos), aquellos por medio de
los cuales nos comunicamos unos con otros. El discurso interno a cada
individuo es diverso de aquél, una especie de recuerdo individual,
constituido por notis (notas o marcas).* En este uso interno podriamos
hasta recurrir al significado de la palabra que consideramos inmanente,
pero cuando hablamos a los otros, tenemos que esforzarnos en buscar
un sentido mas usual, si deseamos que el otro nos comprenda. La
autoridad demarca lo que anacrénicamente designariamos por “campo
semantico”. Y el significado de lo que expresa el sentido literal esta
circunscrito en eso. Cada autoridad soberana deberia concebir un
“campo seméntico” en particular para mantener la paz y el poder.

Para Hobbes este “campo” del soberano deberia ser lo mas usual y
no podria aceptar significados ajenos a los aprobados por el poder
soberano. Cuando eso ocurre, como en el contexto de la guerra civil,
otros discursos se contraponen a los del poder soberano, disolviendo su
poder. Recuperando nuestras ideas, sobre el estado de naturaleza visto
a partir de Cicerén y sobre las diversas interpretaciones seductoras de
la Biblia que estan en las raices de la guerra civil, demostramos la
importancia del arte retérico como via interpretativa. La retérica en
Hobbes es mucho mas que filosofar con estilo, es una fuente de

31 Hobbes, Leviatdn..., p. 342.
32 Ibid., p. 319.

33 Thomas Hobbes, De Corpore en English Works of Thomas Hobbes, Vol. 1. London, W.
Molesworth ed, 1966a, p. 14.

88 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

conocimiento que explica el origen de la ciudad, de la elocuencia y del
poder.

Referencias bibliograficas

Aristételes, Retdrica, (trad. Carlos Garcia Gual), Madrid: Editorial
Gredos., 2014.

Bobbio, Norberto, Thomas Hobbes, (trad. Carlos Coutinho), Rio de
Janeiro: Campus, 1991.

Cicerén, Marco Tulio, De la invencion retérica, (trad. Bulmaro Reyes
Coria), México: UNAM, 2010.

Hill, Christopher, O Mundo de Ponta Cabega: Idéias Radicais Durante a
Revolugdo Inglesa de 1640, (trad. Renato Janine Ribeiro), Sao
Paulo: Companhia das Letras, 1987.

Hobbes, Thomas, Leviatdn o la materia, forma y poder de una Reptiblica
eclesidstica y civil, (trad. Manuel Sanchez Sarto), México: FCE,
2005.

Hobbes, Thomas, Behemoth ou o Longo Parlamento, (trad. Eunice
Ostrensky y rev. téc. Renato Janine Ribeiro), Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2001.

Hobbes, Thomas, Do Cidadéo, (trad. Renato Janine Ribeiro), Sao Paulo:
Martins Fontes, 1998.

Hobbes, Thomas, The Elements of Law, Natural and Politic, (Ferdinand
Tonnies, ed.), London: Frank Cass and Company Limited, 1969.

Hobbes, Thomas, De Corpore, en W. Molesworth (ed.), English Works
of Thomas Hobbes, Vol. 1, London, 1966a.

Hobbes, Thomas, The History of the Grecian War Written by Thucydides,
en W. Molesworth (ed.), English Works of Thomas Hobbes, Vol.
VIII. London, 1966b.

Hobbes, Thomas, The Whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed.),
English Works of Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966c.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 89



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

Ribeiro, Renato Janine, Ao Leitor semn Medo: Hobbes Escrevendo Contra
o Seu Tempo, Belo Horizonte: UFMG, 1999.

Silver, Victoria, “Hobbes on Rhetoric”, en Tom Sorel (ed.), The
Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge/New York:
Cambridge University Press, 1996.

Skinner, Quentin, Razdo e Retdérica na Filosofia de Thomas Hobbes, Sao

Paulo: Fundag¢éao Editora da UNESP (FEU) — (UNESP/Cambridge),
1999.

90 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



