
ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

 
 
 
 
 

La elocuencia en el fundamento del Estado: 
Hobbes, Cicerón y la crítica a Skinner 

 
 
 

Patricia Nakayama  
Universidade Federal da Integração Latino-Americana,  

Foz do Iguaçu, Brasil 
ORCID: 0000-0003-2022-8662 
patricianakayama@gmail.com 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resumen 
Presentamos una nueva lectura de un pasaje clásico de la filosofía 
política moderna: la transición del estado de naturaleza al Estado civil, 
con especial atención a la obra de Thomas Hobbes. Esta propuesta 
resulta igualmente útil para la interpretación de los llamados 
“contractualistas”. El análisis se centra en la crítica a dos influyentes 
interpretaciones: la de Quentin Skinner, quien sostiene que en De Cive 
y The Elements of Law, Natural and Politic Hobbes buscaba derribar los 
fundamentos del arte retórico; y la de Norberto Bobbio, que considera 
el estado de naturaleza como una mera hipótesis de la razón. Frente a 
estas lecturas, proponemos entender dicho pasaje como un topos 
retórico, inscrito en la tradición clásica particularmente por Cicerón. 
En este autor, hay una descripción del origen de la elocuencia, que 
coincide con el origen de las ciudades. Demostraremos cómo la 
elocuencia aparece en Hobbes como origen y fundamento del Estado 
civil. 

https://orcid.org/0000-0003-2022-8662


LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

78 

Palabras clave 
Hobbes, estado de naturaleza, retórica, Bobbio, Skinner 
 
Abstract 
We present a new reading of a classic passage in modern political 
philosophy: the transition from the state of nature to the civil state, with 
special attention to the work of Thomas Hobbes. This proposal is 
equally useful for the interpretation of the so-called "contractualists". 
The analysis focuses on the critique of two influential interpretations: 
that of Quentin Skinner, who argues that in De Cive and The Elements 
of Law, Natural and Politic Hobbes sought to undermine the foundations 
of rhetoric; and that of Norberto Bobbio, who considers the state of 
nature to be a mere hypothesis of reason. In contrast to these readings, 
we propose to understand this passage as a rhetorical topos, inscribed 
in the classical tradition particularly by Cicero. In this author, there is a 
description of the origin of eloquence, which coincides with the origin 
of cities. We will demonstrate how eloquence appears in Hobbes as the 
origin and foundation of the civil state.  
Keywords 
Hobbes, state of nature, rhetoric, Bobbio, Skinner  
  



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

79 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

resentaremos una aproximación crítica a la interpretación hecha 
por Quentin Skinner, que sostiene la tesis según la cual Hobbes 
buscaba destruir los fundamentos del arte retórico en De Cive y 
en The Elements of Law, Natural and Politic, reemplazando la 

elocuencia por la ciencia. A continuación abordaremos la tesis de 
Norberto Bobbio sobre el estado de naturaleza de Hobbes. En seguida, 
mostraremos como una interpretación que aproxima Thomas Hobbes a 
Cicerón nos parece más adecuada, ampliando el poder de las palabras 
sobre las espadas. Cicerón aquí surge como una nueva perspectiva 
interpretativa.  

Quentin Skinner, en su estudio sobre la filosofía y la retórica en 
Hobbes, desarrolló un profundo y excelente estudio sobre el arte de 
hablar bien en el siglo XVII inglés. Lo que nos interesa aquí es su tesis 
según la cual, en las obras De Cive y Elements, el filósofo evitaría todos 
los recursos del arte retórico y habría una “sustitución de la elocuencia 
por la ciencia”.1 Skinner llegó incluso a la conclusión de que “no sería 
exagerado decir que uno de sus principales objetivos en aquellos dos 
libros es cuestionar y derribar los pilares centrales de la Ars rhetorica”.2 
Muchos historiadores de la filosofía, siguiendo la línea de Skinner, 
tienden a interpretar de manera literal las críticas que Hobbes dirige al 
arte de la retórica en estas obras. Sin embargo, este enfoque pasa por 
alto un aspecto esencial de dicho arte: su propia necesidad de disimulo. 
Hobbes domina esta estrategia con tal eficacia que logra convencer a 
sus lectores, aunque esa aceptación revela cierta ingenuidad. Como 
recuerda Aristóteles en su Retórica, la elocuencia no sólo persuade, sino 
que también oculta su artificio. 

 
No obstante, también en la prosa lo adecuado se logra mediante 
concentraciones y amplificaciones y por esta razón debe ocultarse 
que se hace, a fin de que no parezca que se está hablando 
artificiosamente, sino con naturalidad (porque esto es lo que 
resulta convincente, al contrario que lo otro, dado que ante el que 

 
1 Quentin Skinner, Razão e retórica na filosofia de Thomas Hobbes, São Paulo: Fundação 
Editora da UNESP (FEU),1999, p. 397. 
2 Ibid., p. 346. 

P 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

80 

〈así habla〉, como si nos estuviese tendiendo una trampa, sentimos 
la misma prevención que ante los vinos mezclados): tal era el efecto 
que producía la voz de Teodoro frente a la de los demás actores, 
pues la suya parecía ser la del mismo que hablaba, mientras que la 
de los otros resultaba ajena 〈a sus personajes〉. Y, por lo demás, 〈el 
artificio〉 queda muy bien disimulado, si se compone seleccionando 
las palabras del lenguaje usual, al modo como lo hace Eurípides, 
que fue el primero en mostrarlo.3  
 
En De Cive y en Elements, Hobbes amplifica la voz de la ciencia (el 

lenguaje usual en el siglo XVII) y oculta el artificio retórico, 
criticándolo, muy común entre quienes dominan bien el arte. 

Por su parte, Norberto Bobbio Bobbio afirma, sobre el estado de 
naturaleza en Hobbes, que este pasaje clásico de la historia de la 
filosofía política generalmente es admitida como una “hipótesis de la 
razón”.4 En el estado de la naturaleza, Hobbes nos muestra una 
situación de igualdad, tanto de derecho cuanto de condición. Todos 
tienen derecho a todas las cosas y la desigualdad proporcionada por la 
conformación física se equipara por la astucia de los más débiles.5 De 
esta situación deriva que el derecho a todas las cosas acaba por ser 
inútil6 o se contradice a sí mismo,7 por no ofrecer, al final, el derecho a 
nada. De esta manera, los hombres se hieren unos a otros cuando 
desean las mismas cosas o simplemente lo hacen por pequeñas intrigas.8 
Hobbes nos lleva a concluir que, en el estado de naturaleza, se instalaría 
una situación de guerra, una guerra de cada hombre contra cada 
hombre.9 

De acuerdo con Bobbio, el estado de naturaleza, en el que existe la 
guerra de todos contra todos, hay que considerarlo como “la apódosis 
de un período hipotético que contenga en la prótasis la afirmación de la 

 
3 Aristóteles, Retórica, (Trad. Carlos García Gual), Madrid: Editorial Gredos., 2014, 
(1404b18-24), p. 451. 
4 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes, (Trad. Carlos Coutinho), Rio de Janeiro: Campus, 
1991, p. 36. 
5 Este pasaje fue leído por sus contemporáneos como una descripción social deseable, 
siendo por eso Hobbes asociado a los niveladores (levellers) de su tiempo. (Christopher Hill, 
O mundo de ponta cabeça: idéias radicais durante a revolução inglesa de 1640, (Trad. Renato 
Janine Ribeiro), São Paulo: Companhia das Letras, 1987, p. 368. 
6 Thomas Hobbes, Do Cidadão. (Trad. Renato Janine Ribeiro), São Paulo: Martins Fontes 
1998, p. 33. 
7 Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, (Ferdinand Tönnies, ed.), 
London: Frank Cass and Company Limited, 1969, p. 73. 
8 Idem. 
9 Thomas Hobbes, Leviatán o la materia, forma y poder de un Estado eclesiástico y civil, 
(Trad. M. Sánchez Sarto), México: FCE, 2005, p. 102. 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

81 

existencia de un estado de naturaleza universal”.10 Según la 
interpretación de Bobbio: 

 
… asimismo admitiendo que algunas sociedades primitivas hayan 
vivido en el estado de naturaleza, las formas del estado de 
naturaleza que interesan a Hobbes son las que aún subsisten en su 
tiempo: la sociedad internacional y el estado de anarquía originado 
por la guerra civil (...) la guerra que asoló su propio país.11 
 
Considerar que Hobbes se refiriera a la guerra civil cuando hablaba 

del estado de naturaleza parece verosímil, pero el filósofo trató de la 
guerra civil en su Behemoth y al discurrir sobre el estado de naturaleza, 
quizá sus referencias fuesen otras, más allá de la guerra civil. Por eso, 
proponemos aquí que este pasaje hace mención principalmente a 
Cicerón. 

En sus primeras reflexiones acerca de la ciencia política, en el el 
texto de 1642, que se inicia con Sócrates “pasa por Platón, Aristóteles, 
Cicerón y los otros filósofos, griegos, tanto cuanto por los latinos”,12 
Hobbes nos muestra su fundación de las ciudades:  

 
Debemos observar, por consiguiente, que cada uno de la multitud 
–con la finalidad que pueda originarse la ciudad– necesita 
concordar con los demás en que, los asuntos que cualquiera 
propusiera a la asamblea, acepte lo que fuese aprobado por la 
mayor parte constituyendo la voluntad de todos. (...) Y si alguien 
no consiente a pesar de esto, los demás constituirán la ciudad entre 
sí y sin él. De esto se deriva que la ciudad conserva contra quien 
disiente su derecho primitivo, esto es, el derecho que tiene de 
guerrear contra un enemigo.13  
 
Prestemos atención a esta fundación y al modo cómo se desarrolló. 

Guardemos estas imágenes. Pues, hay una descripción similar en su 
última obra, Leviatán, donde Hobbes nos muestra, al hablarnos sobre el 
tiempo en que los hombres vivían sin un poder común, imágenes de una 
guerra. Entre sentimientos belicosos, el conflicto es tal cual el mal 
tiempo. Como la naturaleza del mal tiempo no está en uno o dos 
aguaceros, sino en una tendencia a que éstos continúen durante varios 
días, así también la guerra no se hace todo el tiempo. A los períodos 
calmos, Hobbes los compara con los tiempos de paz. Este tiempo es 
similar a la época en que los hombres vivían sin otra seguridad sino la 

 
10 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes…, p. 36. 
11 Idem. 
12 Thomas Hobbes, Do Cidadão, op. cit., p. 10. 
13 Ibid., p. 102. 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

82 

que pudo ser ofrecida por su “propia fuerza y su propia invención”.14 
Enfatizo las palabras fuerza e invención. Pues, lo que cada uno concede 
al soberano es justamente la invención y la fuerza. Invenir,15 la primera 
parte del arte de la elocuencia de Cicerón debería ser concedida al 
soberano, así como la fuerza, pues ambas son fuentes del poder. Los 
pactos, por este motivo, se hacen de palabras y espadas.16 Aún en esta 
descripción, Hobbes nos cuenta acerca de la fundación del Estado: 

 
Dícese que un Estado ha sido instituido cuando una multitud 
de hombres convienen y pactan, cada uno con cada Uno 
que a un cierto hombre o asamblea de hombres se le otorgará, 
por mayoría, el derecho de representar a la persona de todos 
(es decir, de ser su representante)17 
 
Ahora, focalicemos en esta institución. Contemplemos 

atentamente las afirmaciones de Hobbes acerca de la fundación de las 
ciudades o del Estado. La institución del Estado es resultado de la 
palabra y no de los hechos. Esto nos muestra que los hombres 
concordaron, unos con los otros, en pactar. Este pacto, de palabras, 
prescribe la representación de todos ellos por un hombre o una 
asamblea y así se dio origen al Estado. La dimensión del decir, no 
obstante tácito, es amplia y poderosa, pues pone delante de los ojos el 
Estado civil. No despreciemos esta dimensión discursiva, pues esta nos 
conduce a la realidad del Estado. Las palabras que instituyen la urbe 
están presentes en Cicerón. Si algo es dicho, solamente alguien muy 
elocuente podría haber proferido tan seductoras sentencias. 
Continuemos este análisis y pasemos a Cicerón, donde nos cuenta el 
origen de la elocuencia en su De Inventione.  

La descripción de Cicerón se inicia con hombres rústicos, que 
vagaban por el campo como animales salvajes, donde la razón no tenía 
lugar, pues era el reino de la fuerza física. No existía justicia y, por este 
motivo, el ingenio humano era inútil. En aquel tiempo, un hombre, 
reconocidamente sabio y fuerte (sin lo cual no sobresaldría entre los 
demás), mostró lo mejor a sus semejantes, quienes vivían dispersos en 

 
14 Thomas Hobbes, Leviatán…, p. 103. (nuestro destacado). Hobbes menciona en inglés 
invention y en latín ingenio.  
15 La invención es una de las partes de la retórica. Cicerón divide la retórica en cinco partes: 
“invención, disposición, elocución, memoria, pronunciación. La invención es la acción de 
pensar cosas verdaderas o símiles a la verdad, que vuelvan probable una causa (..) la 
elocución es la acomodación de palabras idóneas y sentencias, de acuerdo con la invención. 
Cicerón, Marco Tulio, De la invención retórica, (Bulmaro Reyes Coria, trad.), México: 
UNAM, 2010, I.7. 
16 Hobbes, Leviatán…, p. 137. 
17 Ibid., p. 142. 

 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

83 

los campos, en un medio cruel de supervivencia, pues combatían contra 
las bestias, no obstante, el sabio los compelió a congregarse en un lugar. 
Congregó a los hombres por la razón, y, por un discurso racional, 
partiendo salvajes hizo hombres dóciles. La sabiduría fue capaz, 
entonces, al congregar a los hombres en unidad, de fundar las ciudades. 
Del mismo modo, los hombres aprendieron a habituarse a las creencias, 
conservar la justicia y someterse unos a los otros por su propia voluntad, 
todo esto dirigido por los esfuerzos de una causa común. Así los 
hombres juzgaron tener la vida asegurada, y todo eso solamente fue 
posible al persuadirlos por la elocuencia, la cual, a su vez, solamente 
florecería en una comunidad de hombres: 

 
En efecto, hubo algún tiempo cuando en los campos los hombres 
vagaban por doquier a modo de bestias, y se prolongaban la vida 
con alimento agreste, y no administraban nada con la razón del 
ánimo, sino casi siempre con las fuerzas del cuerpo; aún no se 
cultivaba la razón de la divina religión ni del humano deber; nadie 
había visto nupcias legítimas; ninguno había mirado hijos ciertos; 
no había percibido que utilidad tenía el derecho equitativo. De tal 
modo, al lado del error y la ignorancia, la ciega y temeraria 
dominadora del ánimo, la ambición, para saciarse abusaba de las 
fuerzas del cuerpo, sus perniciosísimos servidores. En aquel 
tiempo, cierto varón, naturalmente grande y sabio, conoció que 
materia había y cuanta oportunidad existía en los ánimos de los 
hombres para las cosas máximas, si alguien pudiera sacar aquella, 
y, al tomarla, volverla mejor. Aquel juntó y congregó con cierta 
razón en un solo lugar a los hombres dispersos en los campos y 
ocultos en techos silvestres, e, induciéndolos a cada una de las 
cosas útiles y honestas, de agrestes y feroces volvió blandos y 
tratables a quienes primero reclamaban a causa de la insolencia, 
pero luego oían con más empeño a causa de la razón y del discurso. 
Y ciertamente por eso me parece que la sabiduría ni tácita ni pobre 
de decir ha podido lograr volver a los hombres, súbitamente, de una 
costumbre, y conducirlos a diversas razones de vida. Y bien, 
después de haberse establecido las ciudades, ¿cómo pudo 
finalmente suceder que aprendieran a cultivar la fe y mantener la 
justicia, y se acostumbrarán a obedecer a otros por su propia 
voluntad, y juzgarán que, por causa de la conveniencia común, no 
solamente debían arrostrar trabajos sino también perder la vida, si 
no hubieran podido, con la elocuencia, persuadir a los hombres, de 
aquellas cosas que habían encontrado con la razón? En realidad, 
nadie, a no ser movido por un discurso grave y suave, hubiera 
querido descender sin fuerza al derecho pudiendo mucho más con 
sus fuerzas (…) Y, por cierto, parece que la elocuencia primero así 
nació y avanzó más lejos, y que igualmente después se ocupó en las 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

84 

cosas máximas de la paz y la guerra, junto con las sumas utilidades 
de los hombres;18  
 
Al sucumbir a la elocuencia, los hombres descritos por Cicerón, al 

mismo tiempo, generan la urbe. El origen de la elocuencia coincide con 
el origen de la vida religiosa y política. Poco se nota, en la descripción 
de Cicerón, la fuerza. Aunque desapercibida, ella está allí, en el origen 
de la elocuencia, pues el sabio, más allá de elocuente era fuerte, sin lo 
cual no sería oído. En consecuencia, el estado de naturaleza hobbesiano 
no es una hipótesis de la razón,19 como consideraron Bobbio y sus 
seguidores, sino el lugar (topos) del origen de la elocuencia en Cicerón. 

Quentin Skinner es el comentarista que investigó las influencias del 
arte retórica en Thomas Hobbes,20 pero no notó que el estado de 
naturaleza era un topos retórico encontrado en Cicerón y llegó a afirmar 
que en De Cive no había nada de retórico, lo que no es verdad. Hobbes 
llega a decir que, como si dialogase con Cicerón: “Y, por consiguiente, 
mientras persiste ese derecho natural de cada uno con respecto a todas 
las cosas,no puuede haber seguridad para nadie (por fuerte o sabio que 

 
18 “Nam fuit quoddam tempus, cum in agris homines passim bestiarum modo vagabantur 
et sibi victu fero vitam propagabant, nec ratione animi quicquam, sed pleraque viribus 
corporis administrabant. Nondum divinae religionis, non humani offici ratio colebatur, 
nemo nuptias viderat legitimas, non certos quisquam aspexerat liberos, non jus aequabile 
quid utilitatis haberet, acceperat. Ita propter errorem atque inscientiam caeca ac temeraria 
dominatrix animi cupiditas ad se explendam viribus corporis abutebatur, perniciosissimis 
satellitibus. Quo tempore quidam magnus vide licet vir et sapiens cognovit quae materia 
esset et quanta ad maximas res opportunitas in animis inesset hominum, si quis eam posset 
elicere et praecipiendo meliorem reddere; qui dispersos homines in agros et in tectis 
silvestribus abditos ratione quadam compulit unum in locum et congregavit et eos in unam 
quamque rem inducens utilem atque honestam primo propter insolentiam reclamantes, 
deinde propter rationem atque orationem studiosius audientes ex feris et immanibus mites 
reddidit et mansuetos. Ac mihi quidem hoc nec tacita videtur nec inops dicendi sapientia 
perficere potuisse, ut homines a consuetudine subito converteret et ad diversas rationes 
vitae traduceret. Age vero, urbibus constitutis, ut fidem colere et justitiam retinere 
discerent et aliis parere sua voluntate consuescerent ac non modo labores excipiendos 
communis commodi causa, sed etiam vitam amittendam existimarent, qui tandem fieri 
potuit, nisi homines ea, quae ratione invenissent, eloquentia persuadere potuissent? 
Profecto nemo nisi gravi ac suavi commotus oratione, cum viribus plurimum posset (...) Ac 
primo quidem sic et nata et progressa longius eloquentia videtur et item postea maximis in 
rebus pacis et belli cum summis hominum utilitatibus esse versata...”, Cicerón, De la 
invención retórica, I, (2-3). 
19 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes…, p. 36. 
20 Silver, en su trabajo Hobbes on rhetoric también demuestra las influencias de la retórica 
en Thomas Hobbes pero lo hace de manera insatisfactorio porque habla de la 
compatibilidad entre filosofía y retórica en la introducción de que Hobbes hizo en su 
traducción de la Guerra del Peloponeso de Tucídides (Victoria Silver, “Hobbes on rhetoric”, 
en Tom Sorel (ed.), The Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge, New York: 
Cambridge University Press, 1996, p. 329). Sin embargo, el pasaje se refire a la escritura de 
la historia con retórica y non filosofía con retórica. Historia y filosofía son géneros 
diferentes, lo que vale para una no puede valer para la otra. (Cf. Thomas Hobbes, The 
History of the grecian war written by Thucidides, en W. Molesworth (ed.), English Works 
of Thomas Hobbes, Vol. VIII. London, 1966, p. 16)  



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

85 

sea) de existir durante todo el tiempo que ordinariamente la Naturaleza 
permite vivir a los hombres”.21 

En un primer momento, Hobbes defiende la necesidad de todos los 
hombres, sin excepción, de renunciar a su derecho sobre todas las 
cosas.22 En un segundo momento, la mayoría escogería un soberano, 
sea un hombre o una asamblea, para que cualquiera de ellos mantuviese 
a los hombres seguros. Al hombre o la asamblea, les sería concedido el 
derecho a todas las cosas, del mismo modo que lo sería al sabio 
elocuente y fuerte de Cicerón. 

Estamos delante de una gran diferencia por parte de Hobbes al 
atribuir a la ley de naturaleza y no al sabio elocuente la congregación 
de los hombres en unidad. La diferencia no es, de modo alguno, 
discordancia con Cicerón: Hobbes sabía bien que la mayoría era 
fácilmente seducida por un discurso elocuente. El callar se configuraría 
como un no suscitar de las pasiones, disminuyendo el discurso 
elocuente de los púlpitos, que enseñaba al pueblo en quién creer y no en 
qué cuando omitían al sabio elocuente. Hobbes amplificaba un 
enunciado neutral, una ley natural, haciendo creer a toda la humanidad, 
independiente de la creencia, que no se trataba de su propio discurso, 
sino de algo superior a la religión e intrínseco a todos ellos. Hay una 
búsqueda de una reforma de las voluntades individuales de los súbditos 
con la finalidad de garantizar la sumisión al soberano por la 
conformación de las creencias. Hobbes pretende que su lector asuma 
ser el autor de una gran obra, el Estado, en la que el soberano fuese 
actor, de modo que “el hombre natural se constituye en ciudadano, el 
lector en coautor”.23 

Hobbes nos muestra claramente cómo el poder es fundamentado 
por la creencia,24 y como consecuencia de ella, la opinión25 de la 
mayoría, al narrar episodios reales de la guerra civil inglesa. No nos 
olvidemos de la importancia de la creencia para Hobbes, que está en la 
primera definición de su retórica: “ganar la creencia del oyente”.26 

 
21 Hobbes, Leviatán, p. 107 (nuestro énfasis). 
22 Thomas Hobbes, Behemoth ou o longo parlamento, (trad. Eunice Ostrensky, rev. Renato 
Janine Ribeiro), Belo Horizonte: Editora UFMG, p. 215. 
23, Renato Janine Ribeiro, Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo, Belo 
Horizonte: UFMG, 1999, p. 40. 
24 Para Hobbes, creencia es el hecho de admitir proposiciones con base en la confianza. 
(Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, op. cit., p. 47).  
25 Para Hobbes, la opinión es generada cuando la proposición que la sustenta es adquirida 
o por confianza o por error. “Y, particularmente, cuando se admite la opinión confiando 
en otros hombres, se dice que se cree en ella; se dice que esos que la admiten tienen una 
creencia, y a veces la fe.” (Ibid., p. 46).  
26 Thomas Hobbes, The whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed), English Works of 
Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966c, p. 424. 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

86 

También encontraremos la misma idea en el personaje A, del diálogo 
Behemoth:  

 
A: Pienso que ni el sermón de los frailes o monjes, ni la de los padres 
en sus parroquias, se destine a enseñar a los hombres en qué creer, 
sino en quién. Pues el poder de los que lo detentan no posee otro 
fundamento que la opinión y la creencia del pueblo.27  
  
En este pasaje Hobbes observa que el fundamento del poder es la 

creencia y la opinión del pueblo. Con esto podemos suponer que el arte 
retórico es el arte que funda el poder, una vez que solamente este arte 
es capaz de ganar la creencia del oyente. Cicerón afirma que la audición 
ocurre por el placer de escuchar y no por la fuerza, sin embargo ella se 
muestra imprescindible para la manifestación del discurso elocuente. 
Amplificar las palabras, disminuir la fuerza. Qué hizo a los hombres por 
su propia voluntad someterse unos a los otros: ¿la fuerza, la elocuencia 
o ambas? La misma duda se suscita en los lectores de Hobbes. Qué 
conduce a los hombres a someterse al poder soberano: ¿la promesa de 
paz y la posibilidad de crecer por su propia industria librándose así del 
miedo de la muerte violenta o la fuerza represora del soberano? 

Sería ingenuo creer que la sumisión es solamente por la fuerza, en 
el caso de Hobbes. Sin embargo, para aquellos que no escogieron al 
soberano, la sumisión voluntaria de la mayoría depende de la 
elocuencia, tal como se da en Cicerón que infunde la propia idea de 
fuerza del Estado, como algo mayor de lo que realmente es. Cuando se 
rompe el monopolio de la elocuencia, o sea, cuando hay otros elocuentes 
para seducir al pueblo para ganar su creencia, no hay armamento 
suficiente que los pueda reprimir. Refirámonos, nuevamente, a los 
personajes de Hobbes con la finalidad de ilustrar nuestra hipótesis sobre 
la elocuencia y la fuerza: 

 
B: ¿Cómo fue posible entonces que el rey fuera derrotado, si 
disponía en cada condado de tantos soldados entrenados que 
formarían, reunidos, un ejército de 60.000 hombres, y de varios 
depósitos de munición en recintos fortificados? 
A: Si esos soldados hubieran estado a las órdenes de su Majestad, 
como ellos y los demás súbditos debían, la paz y la felicidad de los 
tres reinos habrían seguido tal como las dejó el Rey Jacobo. Pero el 
pueblo estaba, en general, corrompido, y a los desobedientes se les 
tenía por los mejores patriotas. 
(...)B: Pero ¿cómo llegó el pueblo a volverse tan corrompido? ¿Y de 
qué tipo era la gente que de ese modo pudo seducirlo?28 
 

 
27 Thomas Hobbes, Behemoth ..., p.48. 
28 Ibid., p. 32. 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

87 

Seducir. Hobbes no podría haber empleado otro verbo para definir 
mejor la conducción de la pasión. Del latín seducere, es compuesto de 
se, que designa alejamiento, separación y ducere, llevar, guiar, conducir. 
Cuando el seductor no es el soberano, se activan las facciones en la 
República, disolviendo la unidad del cuerpo político. El seductor mueve 
al seducido para el lado que le conviene, como el retórico mueve los 
ánimos y las creencias de sus oyentes. Hobbes enumera los seductores, 
entre ellos los religiosos y los interesados en la ruina de la monarquía, 
todos deseosos del poder político. El personaje A describe los 
acontecimientos históricos, en particular, el modo como seducirían al 
pueblo contra el rey. El relato abajo describe el comienzo de los 
conflictos, cuando el Parlamento juzga y condena los nobles: 

 
A: La impudicia es casi todo en las asambleas democráticas; es la 
diosa de la retórica, y con ella se hace convincente. ¿Pues qué 
hombre común no concluirá, de tan audaz afirmación, la gran 
probabilidad de la cosa afirmada? Bajo tal acusación el conde de 
Strafford fue juzgado en la Cámara de los Lores, en Westminster 
Hall, sentenciado culpable y luego considerado traidor por una 
declaración de proscripción, esto es, por un Acta del Parlamento.29  
 
En el contexto de la Guerra Civil Inglesa, la retórica operó como 

un medio visceral, fortaleciendo la fuerza de quien dominase en su uso, 
en la seducción de sus oyentes. En referencia a la “probabilidad de la 
cosa afirmada”, Hobbes entiende la idea de lo verosímil, de lo probable, 
como una técnica retórica de persuasión. Con el propósito de liquidar 
el poder de los eclesiásticos que subvertían al pueblo contra el rey, la 
estrategia adoptada por Hobbes consistió en terminar con las diversas 
interpretaciones al propio cuerpo del texto sagrado, debido al uso que 
los eclesiásticos daban al pueblo, incitando el miedo post mortem. 

Hobbes nos mostró su estrategia de lectura en los pasajes de las 
Sagradas Escrituras buscando, por ejemplo, el sentido de la expresión 
“Reino de Dios”.30 Esta expresión no significaba, como para la mayoría 
de los eclesiásticos en sus sermones, la eterna felicidad en el cielo para 
después de esta vida terrena. Se refería, en todos los pasajes vistos, al 
reino civil del pueblo de Israel, cuyas leyes civiles eran las de Moisés. 
Este reino tuvo su fin en la elección de Saúl, en cuya ocasión los profetas 
predijeron que ese Reino sería restaurado por Cristo, en su segunda 
venida para el Juicio Final. Es por esta restauración venidera que 
diariamente se reza, hasta hoy, la oración del Padre Nuestro (venga a 
nosotros tu reino...). Si el reino de Dios se interpretara según el texto 
sagrado, como un reino terrenal, el cielo no sería un objeto de 
manipulación en la creencia del pueblo:  

 
29 Ibid., p. 112.  
30 Cf. Hobbes, Leviatán…, cap. XXXV.  



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

88 

 
Si el reino de Dios (también llamado reino del cielo, por la gloria y 
admirable  excelsitud de este trono) no fuera un reino que Dios 
ejerciere sobre la tierra por sus tenientes o vicarios que transmiten 
sus órdenes al pueblo, no hubiesen existido tantas disputas y 
guerras acerca de quién sea aquel por el cual Dios habla a nosotros; 
ni los diversos sacerdotes se hubieran conturbado ellos mismos con 
la jurisdicción espiritual, ni ningún rey se las hubiese denegado.31  
 
Hobbes necesita de esos ejemplos para demostrar que la 

interpretación literal no se apoya en el significado de las palabras en sí 
para comprender la proposición, sino al contrario, se apoya en los 
sentidos de las proposiciones bíblicas para, posteriormente, inferir los 
significados de las palabras. También sostiene que el significado de las 
palabras debería ser dado por la autoridad, y por nadie más. No 
confundir autoridad con el autor del libro, porque “no es el escrito, sino 
la autoridad de la Iglesia lo que hace canónico un libro”.32 Si aquellos 
libros están reunidos allí, no es por casualidad. El sentido que los reúne 
designa el significado de las palabras. Destacamos que en Inglaterra el 
Canon es establecido por el rey de Inglaterra. En Hobbes la autoridad 
soberana debería demarcar los signas (signos), aquellos por medio de 
los cuales nos comunicamos unos con otros. El discurso interno a cada 
individuo es diverso de aquél, una especie de recuerdo individual, 
constituido por notis (notas o marcas).33 En este uso interno podríamos 
hasta recurrir al significado de la palabra que consideramos inmanente, 
pero cuando hablamos a los otros, tenemos que esforzarnos en buscar 
un sentido más usual, si deseamos que el otro nos comprenda. La 
autoridad demarca lo que anacrónicamente designaríamos por “campo 
semántico”. Y el significado de lo que expresa el sentido literal está 
circunscrito en eso. Cada autoridad soberana debería concebir un 
“campo semántico” en particular para mantener la paz y el poder. 

Para Hobbes este “campo” del soberano debería ser lo más usual y 
no podría aceptar significados ajenos a los aprobados por el poder 
soberano. Cuando eso ocurre, como en el contexto de la guerra civil, 
otros discursos se contraponen a los del poder soberano, disolviendo su 
poder. Recuperando nuestras ideas, sobre el estado de naturaleza visto 
a partir de Cicerón y sobre las diversas interpretaciones seductoras de 
la Biblia que están en las raíces de la guerra civil, demostramos la 
importancia del arte retórico como vía interpretativa. La retórica en 
Hobbes es mucho más que filosofar con estilo, es una fuente de 

 
31 Hobbes, Leviatán…, p. 342. 
32 Ibid., p. 319. 
33 Thomas Hobbes, De Corpore en English Works of Thomas Hobbes, Vol. I. London, W. 
Molesworth ed, 1966a, p. 14. 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

89 

conocimiento que explica el origen de la ciudad, de la elocuencia y del 
poder. 

 
 

 
Referencias bibliográficas 
 
 
Aristóteles, Retórica, (trad. Carlos García Gual), Madrid: Editorial 

Gredos., 2014. 
 
Bobbio, Norberto, Thomas Hobbes, (trad. Carlos Coutinho), Rio de 

Janeiro: Campus, 1991. 
 
Cicerón, Marco Tulio, De la invención retórica, (trad. Bulmaro Reyes 

Coria), México: UNAM, 2010. 
 
Hill, Christopher, O Mundo de Ponta Cabeça: Idéias Radicais Durante a 

Revolução Inglesa de 1640, (trad. Renato Janine Ribeiro), São 
Paulo: Companhia das Letras, 1987. 

 
Hobbes, Thomas, Leviatán o la materia, forma y poder de una República 

eclesiástica y civil, (trad. Manuel Sánchez Sarto), México: FCE, 
2005. 

 
Hobbes, Thomas, Behemoth ou o Longo Parlamento, (trad. Eunice 

Ostrensky y rev. téc. Renato Janine Ribeiro), Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2001. 

 
Hobbes, Thomas, Do Cidadão, (trad. Renato Janine Ribeiro), São Paulo: 

Martins Fontes, 1998. 
 
Hobbes, Thomas, The Elements of Law, Natural and Politic, (Ferdinand 

Tönnies, ed.), London: Frank Cass and Company Limited, 1969. 
 
Hobbes, Thomas, De Corpore, en W. Molesworth (ed.), English Works 

of Thomas Hobbes, Vol. I, London, 1966a. 
 
Hobbes, Thomas, The History of the Grecian War Written by Thucydides, 

en W. Molesworth (ed.), English Works of Thomas Hobbes, Vol. 
VIII. London, 1966b. 

 
Hobbes, Thomas, The Whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed.), 

English Works of Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966c. 
 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

90 

Ribeiro, Renato Janine, Ao Leitor sem Medo: Hobbes Escrevendo Contra 
o Seu Tempo, Belo Horizonte: UFMG, 1999. 

 
Silver, Victoria, “Hobbes on Rhetoric”, en Tom Sorel (ed.), The 

Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge/New York: 
Cambridge University Press, 1996. 

 
Skinner, Quentin, Razão e Retórica na Filosofia de Thomas Hobbes, São 

Paulo: Fundação Editora da UNESP (FEU) – (UNESP/Cambridge), 
1999. 

 
 
 


