
ISSN: 2683-7315 
 

 
BOLETÍN DE LA ASOCIACIÓN DE ESTUDIOS HOBBESIANOS 

Publicación anual 
 

Nº 44-PRIMAVERA-VERANO 2025 
 

Director: 
Andrés Di Leo Razuk 

 
Editor: 

Diego de Zavalía (UBA-UNAJ) 
 

Consejo de Redacción:  
Margarita Costa † (UBA-CIF) 

Jorge Dotti † (UBA-CONICET) 
María Liliana Lukac (UCA-CONICET) 

Martín D’Ascenzo (UBA-UNLaM) 
Andrés Jiménez Colodrero (UBA-CIF) 

Damián Rosanovich (UNSAM) 
Julia Rabanal (UBA) 

 
 
 
 

          
 
  



Imagen de tapa: The Commonwealth ruleing with a Standing Army, 
1683 (British Museum). Frontispicio de ‘‘Arbitrary Government 
Display'd‘‘ de Thomas May. ‘‘La república aparece representada como 
un dragón que ha devorado al Parlamento y está cubierto de tropas 
armadas; se alimenta de la monarquía, el episcopado, la nobleza y las 
leyes del país, y excreta impuestos, gravámenes y juramentos y pactos 
religiosos.’’ [Harris, Tim, Restoration. Charles II and his Kingdoms 
1660---1685, London, Penguin Books, 2005, traducción propia con la 
ayuda de Inteligencia Artificial (Copilot)]. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1868-0808-3297


Índice 

 5 

 9 

 47 

 77 

Editorial 

Artículos 

El Behemoth de Hobbes, los levellers y el republicanismo romano. 
La problemática (no) recepción de los clásicos en la Inglaterra 
del siglo XVII      
MARIO LEONARDO MICELI 

De la libertad en el Estado a la libertad del Estado: 
Hobbes entre el liberalismo y el republicanismo  
RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA 

La elocuencia en el fundamento del Estado: 
Hobbes, Cicerón y la crítica a Skinner 
PATRICIA NAKAYAMA 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

 
 
 
 
 
 

 

 



 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

 
Editorial: 

 
Estaticidio 

 
 
 
 
 
 
Una tendencia global se afianza cada vez más en todos los países: el 
estaticidio. La ambición de algunos teóricos de antaño parece querer 
consumarse y destruir totalmente aquella joya conceptual que forjó la 
modernidad y de la cual Thomas Hobbes fue uno de sus principales 
responsables, el Estado. Ni el anarquismo decimonónico llegó a los 
extremos que se ven hoy en día.  

Según los diagnósticos estaticidas, la institución estatal se presenta 
como responsable de los males en el mundo, como un ámbito de 
corrupción que impide el desarrollo social, económico y personal. Pero 
no solo eso, sino que algunos avezados se aprovechan impunemente de 
esta situación, los mismos que lo defienden a ultranza, pues solo 
quieren seguir beneficiándose, mientras la gran mayoría se empobrece 
y se somete a su autoridad, no pudiendo así desarrollar el mayor valor 
humano, la libertad.  

Ante esta situación, a su juicio no sólo injusta, sino inmoral, los 
estaticidas tienen una solución bajo el brazo, el mercado como modelo 
de conductas interpersonales y como garante de la sociedad. Ahora, los 
vínculos inmanentes, liberados de toda intervención estatal, ¡al fin 
libres!, conmutan en el espacio mercantil sus bienes, servicios e ideas, 
beneficiándose siempre, algunos más y otros menos, guiados por su 
propio interés y egoísmo, lo que redundará en definitiva en el bien 
general. En síntesis: la libertad es libertad de mercado. 

Destruida la autoridad estatal, florecerá el emprendimiento 
personal, aletargado por el influjo del poder central durante siglos. 
Aquel guiará las conductas y establecerá vínculos societales justos y 
verdaderos que, afincados, en las propias decisiones individuales, 
podrán ser acentuados o removidos según las circunstancias lo 
ameriten en pos de una mejora constante. Una naturaleza humana 
benéfica, que ha sido obturada por los Leviatanes regionales de antaño, 
se apoderará del mundo que se le ha negado, prodigando justicia y 
libertad de una vez para siempre, en todo lugar donde se desarrolle.  

No obstante, los estaticidas no parecen destruir el Estado 
totalmente, sino transformar aquel gran Leviatán en lo que el sociólogo 



 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

6 

francés, Robert Castell, ya identificará con toda claridad a principios de 
este siglo y de esta manera:  

 
presenciamos un desplazamiento del Estado social hacia un Estado 
de la seguridad que preconiza y pone en marcha el retorno a la ley 
y al orden, como si el poder público se movilizara 
fundamentalmente en pos del ejercicio de la autoridad.1  

 
En efecto, no toda autoridad central se destruye, sino aquella que 
perjudica la acumulación de capital por los propietarios. Mientras el 
Estado deja de asumir todo tipo de protección social y cívica, dilapida 
dinero de manera inédita en armamento, entrenamiento y tecnología 
para las fuerzas de seguridad, garantes del orden y del mercado que 
supuestamente se auto-regularía.  

Así, el esticidio entra en franca contradicción: mientras más quiere 
destruirse el poder central, más lo afirma. Pues su destrucción, no trae 
riquezas, sino pocos ricos y grandes excluidos, es decir, masas de seres 
humanos indigentes que amenazan con su hambre y desesperación a 
quienes concentran el capital y no pueden defenderse por su propia 
cuenta. Hegel ya lo señalara de este modo: “la sociedad civil en medio 
del exceso de riqueza no es suficientemente rica, es decir, en su propia 
fortuna no posee suficiente para controlar el exceso de miseria y el 
surgimiento de la plebe”.2 Ante esta situación, quienes salen 
coyunturalmente airosos de las transacciones comerciales necesitan 
proteger sus bienes de hordas excluidas y en constante aumento. Así, se 
debe reforzar un poder que resguarde de esta amenaza, por lo cual, o 
bien se necesita no ya de un Estado de seguridad, sino de una fuerte 
agencia de seguridad represora, o bien se retorna al estado de 
naturaleza, donde la acumulación de riquezas en manos de unos pocos 
corre aún mayor riesgo. 

Jorge Dotti retrata esta situación con maestría de la siguiente 
forma:  

 
El eje vertical de la soberanía en sentido estricto ha quedado 
desactivado. No suena sensato pensar que hemos avanzado hacia 
una felicidad anárquica y liberadora. Más bien, las vivencias 
muestran que, ante la incapacidad última de la parafernalia 
tecnológica y de los intentos de regimentar la vigilancia interna y 
los controles de profilaxis fronteriza para mantener santuarios de 
seguridad en el hemisferio nordoccidental, aterrorizar al otro 
devenido criminal absoluto e inhumano es el procedimiento más 

 
1 Robert Castel, L'Insecurité sociale: Qu'est-ce qu'être protégé?, Paris, Éditions du Seuil, 
2003, p. 56.  
2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht 
und Staatswissenschafl im Grundrisse, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1970, & 245, p. 390.  



 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

7 

armónico con el dinamismo horizontal de los fragmentos y 
diferencias que fluyen por el espacio global.3 
 
Así, hoy más que nunca parece que la máxima hobbesiana, fuera 

del Estado político, “la vida del hombre es solitaria, pobre, tosca, 
embrutecida y breve”4 se confirma con los por ahora intentos parciales 
de los estaticidas. 

Han sido innumerables los trabajos que se han presentado sobre 
las deficiencias que posee el Estado para prodigar un orden justo, en 
nuestra realidad. Es claro que esta institución, diseñada en los albores 
de la modernidad, no puede dar cuenta de los inéditos, ingentes y 
agudos problemas actuales. No obstante, la solución paradojal de los 
estaticidas no se presenta como una opción. 

En su defecto, comprometerse a repensar un diseño institucional 
en un mundo de cambios vertiginosos, de una globalidad intolerante o 
de un des-humanismo inusitado debe ser una tarea de todo académico 
que no solo quiera habitar un mundo donde la paz no sea la de las 
cárceles, sino también querer legarlo a la posteridad.  

En tiempos estaticidas, los tres artículos que reúne esta nueva 
edición del Boletín muestran cómo el análisis riguroso sobre la teoría de 
Hobbes hecha luz sobre el Estado. Queda ahora en el lector juzgar su 
utilidad.  
 
 

Andrés Di Leo Razuk 
Primavera, Verano de 2025 

 
3 Jorge Dotti, “Violencia, guerra y terror posmoglobales” en Jorge Eugenio Dotti, Lo 
cóncavo y lo convexo. Escritos filosóficos (Damián Rosanovich, comp.), Madrid, Guillermo 
Escolar Editor, 2021, p. 188. 
4 Thomas Hobbes, Leviathan, (Noel Malcolm, ed.), Oxford, OUP, 2012, p. 192. 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

 
 
 
 
 
 

 

 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

 
 
 
 
 

El Behemoth de Hobbes, los levellers y el 
republicanismo romano. La problemática (no) 

recepción de los clásicos en la Inglaterra del siglo 
XVII 

 
Mario Leonardo Miceli  

Universidad Católica Argentina 
Buenos Aires, Argentina 

ORCID: 0000-0003-3720-3269 
mario_miceli@uca.edu.ar 

 
 
 
 
 
 
Resumen 
El trabajo se propone comparar las ideas que aparecen en la obra 
Behemoth de Thomas Hobbes con los textos de los levellers, un 
importante grupo revolucionario de la Inglaterra de mediados del siglo 
XVII. El punto que se examinará es cómo estos autores reinterpretan 
los clásicos grecolatinos para justificar sus posturas políticas, haciendo 
hincapié en sus recepciones de los ideales antiguos de la Roma 
republicana. El trabajo se propone replantear algunas visiones clásicas 
que estudian las ideas de Hobbes en total contraposición a este tipo de 
grupos radicales ligados al puritanismo. Para ello se particularizarán las 
conceptualizaciones que esgrimen respecto de temas como el poder 
soberano, los peligros de la revolución y el desorden político, la 
organización de las estructuras gubernamentales y la enemistad 
política, entre otros. El trabajo propone realizar conexiones entre 
autores coetáneos para conocer mejor el clima político e ideológico de 
la Inglaterra de la temprana Modernidad. Pero también posee un fin 
más ligado a la teoría y filosofía política, advirtiendo similitudes poco 
estudiadas entre estos intelectuales, y que pueden llevar a una mejor 
comprensión de los cambios que se produjeron en la época respecto de 
importantes temáticas políticas. 

https://orcid.org/0000-0003-3720-3269


EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

10 

Palabras clave 
Behemoth, levellers, republicanismo, enemistad política, religión y 
política  
 
Abstract 
The aim of this paper is to carry out a comparative analysis between the 
ideas that appear in Thomas Hobbes' Behemoth and the texts of the 
Levellers, an important revolutionary group in mid-seventeenth century 
England. The point to be examined is how these authors may have 
received the influence of Greco-Latin classics to justify their political 
positions, particularly studying the receipt of ancient ideals of 
republican Rome. The paper aims to rethink some classical views that 
study Hobbes' ideas in total opposition to these radical groups linked to 
Puritanism. To do so, the conceptualizations that they wield with 
respect to issues such as sovereign power, the dangers of revolution and 
political disorder, the organization of governmental structures and 
political enmity, among others, will be specially examined. The work 
aims to examine some connections between contemporary authors to 
better understand the political and ideological climate of early modern 
England. But it also has a more theoretical and philosophical purpose, 
noting similarities between these intellectuals that have been little 
studied, and which may lead to a better understanding of the changes 
that took place at that time with respect to important political issues. 
 
Keywords 
Behemoth, levellers, republicanism, political enmity, religion and 
politics 
  



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

11 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Los levellers, el Behemoth y Roma en la Inglaterra de la guerra civil  

esulta siempre difícil escribir algo novedoso sobre los grandes 
clásicos de la teoría política, o como en el caso de este artículo, 
sobre importantes eventos históricos de la historia política de 
Occidente. El siguiente trabajo se propone realizar un breve 

planteo sobre uno de los grandes teóricos políticos de Occidente como 
es Thomas Hobbes. Si esto ya no implicase todo un desafío, el texto se 
propone analizar a este intelectual inglés bajo un tópico que también 
tiene un estado del arte bastante extenso: la relación de la obra de 
Hobbes con el republicanismo antiguo. El tema ya ha sido estudiado 
por varios investigadores y por ello aquí se tratará de apuntalar un 
enfoque distinto. Este intento de originalidad se fundamentará en dos 
propuestas. En primer lugar, el análisis se centrará en solo una de las 
obras de Hobbes, siendo además una de las menos estudiadas de este 
autor: el Behemoth. Por otro lado, el artículo no se quedará en el mero 
estudio de la teoría hobbessiana, sino que se inscribirá en la 
comparación con la literatura política de una serie de intelectuales 
coetáneos al famoso autor inglés. Se analizará así el Behemoth en base 
a la literatura política de un movimiento conocido como los levellers 
(niveladores). 

¿Por qué estudiar a Thomas Hobbes, el republicanismo y los 
levellers? La justificación podría encontrarse primero describiendo 
brevemente quiénes eran los actores en cuestión. Un punto interesante 
a remarcar es que nos encontramos ante autores y textos poco 
reconocidos en la historia del pensamiento político, por lo menos si se 
lo compara a la infinita cantidad de estudios que existen sobre Hobbes, 

R 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

12 

Locke, Harrington o Milton, por solo citar algunos. Los levellers fueron 
un movimiento que, a pesar de no formar parte del canon de grandes 
clásicos políticos, tuvieron una importante participación durante los 
hechos que se dieron en Inglaterra en la década de 1640, y que la 
historiografía asocia a la revolución puritana o la guerra civil. Se trató 
de un grupo de publicistas, la gran mayoría de ellos conectados con 
distintas confesiones puritanas. En su momento llegaron a poseer 
mucha fama por su política de petitorios ante el Parlamento en la 
ciudad de Londres, especialmente cuando el rey Carlos I debió exiliarse 
de esa ciudad. Sus líderes más reconocidos fueron John Lilburne, 
William Walwyn y Richard Overton. El caso de Lilburne es realmente 
curioso, dado que en la época llegó a poseer más fama que el mismo 
Oliver Cromwell.1 Además de haber publicado decenas de textos y 
panfletos, este grupo es hoy estudiado principalmente por historiadores 
debido a la producción de una serie de propuestas conocidas como los 
Agreement of the people (Acuerdo del pueblo). Se trataba de unos textos 
que proponían la reestructuración del sistema jurídico y político de 
Inglaterra, y que gran parte de los estudios actuales los analizan como 
un germen del constitucionalismo. Los miembros de este grupo fueron 
además conocidos por la influencia que tuvieron en una serie de debates 
que se dieron al interno del ejército de Oliver Cromwell, particularmente 
llevados a cabo en la ciudad de Putney en 1647, en donde la soldadesca, 
junto con los generales, debatieron en una especie de asamblea durante 
varios días, exponiendo distintas propuestas para reconfigurar el 
gobierno. En las últimas décadas los levellers fueron recuperados y 
analizados en distintos tipos de investigaciones, asociando su 
pensamiento político a distintas tradiciones, entre ellas el liberalismo, 
el republicanismo y hasta el movimiento libertario.  

Por el lado de Hobbes, obviamente es un autor que no necesita 
presentación, pero sí convendría mencionar dos palabras sobre su obra 
el Behemoth. Se trata de un texto escrito probablemente hacia 1667. El 
manuscrito fue presentado a Carlos II, quien lo habría leído y 
seguidamente prohibido su publicación por los miedos a las reacciones 
de los distintos sectores religiosos en pugna durante ese momento.2 A 
fines de la década de 1670 aparecieron alrededor de cinco ediciones del 
manuscrito,3 pero a pesar de ello nunca fue considerado entre los textos 
principales del autor. Recién a principios de la década de 1970, algunos 
investigadores comenzaron a darle cierta importancia. Este poco 

 
1 John Rees, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in England 1640-1650, 
New York: Verso (Kindle Edition), 2016, cap. 2. 
2  Royce MacGillivray, “Thomas Hobbes's History of the English Civil War. A Study of 
Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2, 1970, p. 181. 
3 David Wooton, “Thomas Hobbes’s Machiavellian moments”, en The historical imagination 
in early modern Britain, (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds). Cambridge: Woodrow 
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, p. 217. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

13 

conocido texto de Hobbes desarrolla una breve descripción sobre los 
hechos acaecidos durante la guerra civil. A fin de empezar a vislumbrar 
la tónica del texto, vale la pena transcribir el párrafo con el cual 
comienza: 

 
Si en el tiempo y el espacio hubiera grados de alto y bajo, realmente 
creo que el más alto de los tiempos habría sido aquel sucedido entre 
1640 y 1660. Porque aquel que, desde la Montaña del Diablo, 
hubiera visto al mundo y observado las acciones de los hombres, 
especialmente en Inglaterra, habría tenido una perspectiva de todo 
tipo de injusticias, y todo tipo de locuras que el mundo podría 
permitir…4 

 
El panorama que pinta Hobbes es como una especie de aleph borgeano 
del caos. En esas décadas de 1640 y 1650 se habrían condensado todos 
los males que pueden pensarse a nivel político. De allí el título de la obra 
refiriendo a un monstruo del caos. En este marco, Hobbes advierte que 
el pueblo era neutral dentro del conflicto, mientras que los grandes 
culpables del desastre fueron aquellos que denomina como 
“seductores”, refiriéndose a distintos grupos que tuvieron la capacidad 
de confundir al pueblo con sus sermones. Estos grupos incluirían 
principalmente a los presbiterianos, aunque luego relaciona a esta 
confesión escocesa con los papistas y finalmente con los grupos más 
radicales. Bajo los avances de la historiografía actual, la descripción que 
hace Hobbes de estos distintos grupos resultaría muy discutible (por no 
decir completamente errónea), pero más allá de su poco valor 
historiográfico, aquello que me importará será remarcar cómo Hobbes 
termina escribiendo una obra en principio para defenestrar a aquellos 
que él consideraba productores de caos. Más adelante me adentraré en 
esta problemática. 

Finalmente, para culminar esta breve introducción, conviene 
mencionar la cuestión de Roma. En el siglo XVII inglés se produjo una 
curiosa vuelta a la antigüedad clásica. Digo curiosa, porque uno tiende 
a asociar al régimen inglés con el concepto del common law y con una 
clara diferenciación cultural con lo latino. Esto en gran parte fue así, y 
de hecho los inicios de las discusiones entre Rey y Parlamento en la 
primera mitad del siglo se dieron en el marco de cuál de las dos 
entidades supuestamente defendía o representaba mejor el acervo 
histórico-jurídico del régimen.5 Sin embargo, la presencia de la 
Antigüedad, y particularmente del republicanismo romano, no fue en 
absoluto despreciable. Quizás el gran ejemplo puede encontrarse en 

 
4 Thomas Hobbes, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The University of Chicago 
Press, 1990, p. 43. Las traducciones de este texto son mías. 
5 Julián Verardi, Tiempo histórico, capitalismo y modernidad: La experiencia inglesa en la 
modernidad temprana, Buenos Aires: Miño y Dávila, 2013, p. 61. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

14 

clásicos autores coetáneos a los hechos que describimos, que estaban 
fuertemente asociados a esta tradición, por ejemplo en publicistas como 
Harrington o Nedham. También puede traerse aquí el poco conocido 
retorno que se dio en esta época a filosofías como el estoicismo y el 
epicureísmo, tanto en autores republicanos como en grupos más 
radicales,6 fenómeno que ya venía desarrollándose en Europa desde el 
siglo XVI.7 En este contexto, estudios actuales conectan a Thomas 
Hobbes con este retorno a la romanidad. Esto resulta extraño, dado que 
la primera imagen que se tiene de este autor indicaría, por el contrario, 
una fuerte aversión a esta tradición. Más allá de que en general esto 
puede resultar indiscutible, existiría una faceta de Hobbes que lo 
enmarcaría dentro de un cierto humanismo, con influencia del 
tacitismo.8 Otros análisis enfatizan las lecturas que Hobbes hizo de 
Maquiavelo durante la década de 1650, y hasta presentando al Behemoth 
como un texto fuertemente influenciado por la literatura del florentino, 
o de italianos coetáneos como Paolo Sarpi, principalmente en lo 
referente a las ideas sobre la Iglesia.9 Lo curioso es que, como se 
describirá a continuación, los levellers también mostraban influencias 
del republicanismo romano, posiblemente mucho más claras que las de 
Hobbes. 

Teniendo en cuenta lo expuesto, el objetivo de este artículo será 
estudiar cómo aparece Roma en la literatura de los levellers y en el 
Behemoth de Hobbes, analizando si existiría algún tipo de articulación 
con las ideas más básicas de estos publicistas, o si surgiría una tensión 
con la tradición clásica que llevaría a “unir” a Hobbes con sus supuestos 
archienemigos. No se propone generar un (frustrado) diálogo entre 
Hobbes y los levellers. Metodologías como las de Skinner nos lo 
prohibirían tajantemente. Se intentará en todo caso un acercamiento a 
una temática poco estudiada en estos hartamente estudiados autores, 
en el intento de brindar algunos replanteos que sirvan para estudiar 
mejor la época, evidenciar ideas muy propias del “momento” (en 
lenguaje de Pocock),10 y en todo caso evitar visiones forzadas que 

 
6 Reid Barbour, English epicures and stoics. Ancient legacies in early Stuart culture. Amherst: 
University of Massachusetts Press, 1998, pp. 1–5. 
7 William J. Bouwsma, The waning of the Renaissance. New Haven: Yale University Press, 
2002, pp. 114 y 154. 
8 Andrés Jiménez Colodrero, “Hobbes y Tácito: balance y conclusiones”, en Perspectivas 
latinoamericanas sobre Hobbes (María Liliana Lukac comp.) Buenos Aires: Educa, 2008, 
pp. 72-74. 
9 Wooton, op. cit., p. 221. 
10 El caso de este reconocido historiador inglés resulta importante para el trabajo, 
especialmente por la referencia que realiza respecto del supuesto republicanismo presente 
en el tardo Medioevo y la Modernidad Temprana, y que no siempre fue suficientemente 
reconocido (J.G.A. Pocock, El momento maquiavélico. El pensamiento político florentino y 
la tradición republicana atlántica. Madrid: Tecnos, 2002, pp. 78-79). 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

15 

estudios actuales proyectan en las relaciones entre la antigüedad clásica 
y el surgimiento de la teoría política moderna. 
 
Hobbes tenía razón 

Para comenzar a delinear la hipótesis de trabajo, y explicar el 
extraño título de este acápite, conviene mencionar que los levellers son 
muy poco mencionados en el Behemoth. Alusiones explícitas a este 
grupo solo aparecen en dos momentos. Hobbes los nombra 
asociándolos a las facciones anti monárquicas11 y en otra ocasión 
describe un hecho sucedido en la ciudad de Burford, y que suele ser 
reconocido por gran parte de la historiografía actual como el momento 
en que los levellers pierden cualquier posibilidad de continuar como 
grupo político.12 Ahora bien, el punto interesante no es las veces que 
Hobbes menciona a los levellers, sino más bien el hecho de que, a la 
hora de criticar distintas agrupaciones contrarias al régimen 
monárquico, el autor del Behemoth las describe de una manera 
completamente acorde a la caracterización general que conocemos de 
los levellers. Mencionemos algunos ejemplos. El siguiente párrafo 
muestra cómo Hobbes vilipendiaba a todo tipo de agrupación qué 
emitiese peticiones ante el Parlamento:  

 
Este método de presentar peticiones de una manera tumultuosa, a 
través de multitudes de gente clamorosa, era algo común en la 
Cámara de los Comunes, y cuya ambición nunca podría haberse 
satisfecho por medio de la plegaria y el pedido, sino con un 
extraordinario terror.13 
 

Esto es un claro ejemplo de aquello que quiero demostrar. El grupo de 
los levellers fue altamente conocido justamente por la política de 
petitorios. Hobbes no los menciona explícitamente, pero cualquier 
investigación historiográfica actual reconocería que Lilburne y sus 
seguidores fueron el grupo más vehemente en este tipo de actividad 
política. Otro caso interesante se vislumbra cuando Hobbes critica al 
grupo de los aprendices dentro del ejército de Cromwell por su osadía.14 

 
11 Hobbes, op. cit., p. 158. 
12 Hobbes, op. cit., pp. 171. En 1649, en este poblado de Burford, un grupo de tropas del 
ejército asociadas a los levellers organizaron un motín en contraposición al régimen que ya 
empezaba a liderar Cromwell, para finalmente ser emboscados y encarcelados. A pesar de 
que la historiografía en general suele marcar este hecho como el fin de los levellers, algunos 
estudios apuntan que los disturbios de Burford quizás no hayan sido organizados por ellos, 
teniendo en cuenta además que después de este supuesto fracaso, los reclamos del 
movimiento continuaron por algunos años más (Gary S. de Krey, Following the levellers: 
Political and Religious Radicals in the English Civil War and Revolution, 1645–1649. 
Londres: Palgrave Macmillan, 2017, pp. 265–268). 
13 Hobbes, op. cit., p. 119. 
14 Ibid., p. 133. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

16 

Nuevamente, una lectura simple no crearía ninguna conexión con los 
levellers, pero hoy la historiografía vuelve a ayudarnos, dado que existen 
varias investigaciones que demuestran el importantísimo rol que 
cumplía este grupo radical dentro de este sector socioeconómico 
conocido como los aprendices, considerando además que algunos 
miembros de los levellers habían pasado por este tipo de empleo.15 Otro 
ejemplo de aquello que estoy tratando de postular se da cuando Hobbes 
critica a los puritanos, ya desde la época de la reina Isabel, mencionando 
particularmente a los presbiterianos y a “hombres de principios 
democráticos”.16 De hecho, así como suele asociarse al Leviathan con 
las grandes monarquías de Europa y a la idea de orden, el Behemoth 
sería justamente lo contrario, representado en los sediciosos 
parlamentaristas que estaría mencionando aquí Hobbes. Si bien los 
levellers no se autodenominaban como democráticos, y hasta en 
ocasiones la palabra aparece en sus textos de una manera peyorativa 
como lo opuesto al verdadero orden que proyecta la “ley, libertad y 
propiedad”,17 lo cierto es que no habría que hacer demasiado esfuerzo 
para asociar a las ideas de los levellers con principios democráticos. Sin 
ir más lejos, son innumerables las investigaciones actuales que incluyen 
a este grupo dentro de la conceptualización de “democracia radical”.  

Tenemos un primer acercamiento al problema al ver cuál podía ser 
la visión de Hobbes sobre los levellers. Ahora bien, trasladémonos al 
otro problema que planteo en este trabajo y veamos cuál sería la 
relación de Hobbes con el republicanismo romano. Aquí la cuestión 
resulta un poco más compleja. En general, y siguiendo una lectura 
clásica del autor inglés, Roma no es en absoluto su modelo a seguir. 
Esto puede apreciarse en el Behemoth porque “lo romano” estaría 
asociado a la perversidad que fue la revolución. Recordemos que él 
pergeñaba algunos grandes culpables de este proceso. En primer lugar 
los puritanos, haciendo especial referencia a los presbiterianos, aunque 
usa esta palabra de manera bastante laxa, muchas veces para referirse 
a otras confesiones y grupos. Junto a los puritanos, Hobbes culpa 

 
15 Rees, op. cit., cap. 5. De hecho, este grupo de los aprendices estaba íntimamnete ligado a 
la política de peticiones antes mencionada (John Walter, “Crowds and Popular Politics in 
the English Revolution”, en The Oxford handbook of the English Revolution (M. J. Braddick 
ed.). Oxford/New York: Oxford University Press, 2015, pp. 330–346). 
16 Hobbes, op. cit., p. 196. Para la asociación entre el Behemoth y los puritanos o grupos 
políticos revolucionarios, véase Patricia Springborg, “Hobbes's Biblical Beasts: Leviathan 
and Behemoth”, Political Theory, 23, 2, 1995,  p. 368.  
17 John Lilburne, The legall fundamentall liberties of the people of England revived, asserted, 
and vindicated, Text Creation Partnership, 2008-09; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649, p. 3. Las 
fuentes de los levellers fueron extraídas de material de archivo, especialmente de la base 
“Early English Books Online” (EEBO), o de compilaciones editadas por investigadores 
contemporáneos. Este material se obtuvo de la Bodleian Library de Oxford y de la British 
Library de Londres, en el marco de una estancia de investigación. Las traducciones de los 
textos son mías. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

17 

particularmente a los católicos y las universidades. La cuestión de Roma 
está justamente presente en estos últimos dos.  

La cultura romana aparece en Hobbes estrictamente asociada a 
distintas instituciones o sectores supuestamente responsables del 
debacle que sufrió Inglaterra durante la década de 1640. Aquí las 
universidades juegan un rol no menor. Es cierto que Hobbes no las 
encara directamente bajo la cuestión de la influencia romanista, pero sí 
relaciona a los profesores universitarios con la filosofía grecolatina. En 
este marco las universidades son descritas en esta obra como el caballo 
de madera para los troyanos.18 Serían así el mejor ejemplo de esos 
seductores que, aún sin la necesidad de libros, con sus meras palabras 
pueden llevar a la desobediencia frente a la legítima autoridad. La 
problemática está obviamente relacionada al tema religioso y Hobbes 
explica que estas instituciones defienden la política de la Iglesia de 
Roma apelando no solo a la Biblia sino también a la filosofía de 
Aristóteles, Platón, Cicerón y Séneca y de las historias de Grecia y Roma, 
teniendo como fin último que la autoridad de los Reyes se subordine al 
Papa.19 Resulta elocuente en este sentido que la solución que Hobbes 
propone no es la de suprimir las universidades, sino disciplinarlas, 
adecuando sus programas para que enseñen a los hombres que “las leyes 
civiles son leyes de Dios” y para que todos entiendan que “el pueblo y la 
Iglesia son una misma cosa, y tienen una sola cabeza, el Rey”, 
prohibiendo completamente mezclar la religión con la filosofía 
natural.20 Volviendo al conocido apotegma de Schmitt sobre los 
conceptos políticos modernos como secularización de la teología 
medieval, podríamos tranquilamente recordar la famosa bula Unam 
Sanctam de Bonifacio VIII, donde imperaba la idea de unidad y que 
tenía, entre otros fines, recalcar que el cuerpo místico de la Iglesia se 
sostiene en una sola cabeza, el Papa como vicario de Dios en la tierra. 
Nuestro filósofo inglés parece tener esa misma obsesión por la unidad, 
la cual sólo sería factible si existe un agente que la sostenga en el tiempo 
y el espacio, pero en este caso ya no sería el Papa sino el rey. Frente a 
ello, cualquier institución que se oponga, debe ser abolida o 
reconvertida. De las citas expuestas, surge además una cuestión 
importante a considerar y que refiere al intento de Hobbes de unir 
conceptualmente ambos enemigos. Así, en el Behemoth describe con 
detalle como las universidades fueron un invento del Papado para 
subyugar a los poderes políticos. 

Seguidamente, y en relación particular con el tema que nos atañe, 
Hobbes describe a los republicanos como otros de los grandes enemigos 

 
18 Hobbes, op. cit., p. 74. 
19 Ibid., pp. 55-56. 
20 Ibid., p. 88. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

18 

y responsables de la revolución. Véanse las siguientes citas como claro 
ejemplo de lo expuesto: 

 
…habiendo leído los libros escritos por hombres famosos de las 
comunidades de la antigua Grecia y Roma, en lo concerniente a sus 
políticas y sus grandes acciones; libros en los cuales el gobierno 
popular era ensalzado con el glorioso nombre de la libertad, y la 
monarquía era desacreditada con el nombre de tiranía…21 
 
…habiendo leído las historias gloriosas y las sentenciosas políticas 
de los antiguos gobiernos populares de los griegos y romanos, entre 
los cuales los reyes eran odiados y tildados de tiranos, y el gobierno 
popular era presentado con el nombre de la libertad (a pesar de que 
ningún tirano fue tan cruel como una asamblea popular).22 
 

Nótese cómo cualquier referencia a la romanidad se asocia 
directamente al caos político, la resistencia, el odio a la monarquía, y 
los gobiernos populares. No es que quiera insistir con la lectura entre 
líneas, pero poco costaría asociar estas frases a los párrafos vistos  
respecto de esos sediciosos “hombres de principios democráticos”.  

Aquí es cuando me corresponde explicar el subtítulo de este 
acápite. ¿Por qué Hobbes tenía razón? Porque de alguna manera esos 
levellers que el mismo filósofo menciona serían un ejemplo acabado de 
varios de sus miedos. No querría aquí adentrarme en la relación de los 
levellers con las sectas puritanas o en el análisis del pensamiento 
político de este movimiento en base a ideas religiosas que circulaban en 
esas iglesias. Se trata de un tema bastante estudiado. Considerando la 
hipótesis que se plantea en este artículo, me gustaría centrarme más en 
la relación del pensamiento político de los levellers con el 
republicanismo romano. 

Existen investigaciones actuales que conectan al pensamiento 
político de varios miembros de este movimiento con ideas del 
republicanismo en la antigua Roma, o por lo menos con conceptos 
enmarcados en esta tradición política. En ocasiones los levellers a veces 
son presentados como ejemplos de teoría política ligada a procesos de 
secularización y a una especie de humanismo radical, teniendo como 
base un supuesto republicanismo desligado de lo teológico.23 Otros 
estudios, desde un punto de vista más ligado a la historia política que a 
la teoría, describen las posibles conexiones que existían entre 

 
21 Ibid., p. 45. 
22 Ibid., p. 61. 
23 Fernando Fernández Llebrez, “Los levellers y el “humanismo radical”: dentro y fuera del 
republicanismo”, Foro Interno, 14, 2014, p. 56. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

19 

republicanos como Henry Neville y algunos levellers.24 En otros casos 
se matiza este tono, apuntando más bien a la influencia que estos 
publicistas tuvieron del common law inglés, pero advirtiendo la 
presencia de un cierto humanismo ligado a los clásicos grecolatinos.25 
Dentro de esta línea también aparecen investigaciones que arguyen que 
algunos levellers abrían tomado contacto con los Discorsi de 
Maquiavelo, para así explicar varias de las propuestas políticas de estos 
puritanos en torno al republicanismo del florentino. Lilburne por 
ejemplo lo cita en algunos textos,26 hecho que se explica por la lectura 
que de este autor hacían varios intelectuales de la época.27 
Seguidamente pueden encontrarse en los textos de algunos levellers 
frases citadas en latín, muchas de ellas haciendo referencia a temas 
como el gobierno de la ley, la libertad política, o la ciudadanía activa y 
virtuosa. Por último, puede también aquí referenciarse la supuesta 
influencia del republicanismo clásico en algunas propuestas puntuales 
de los levellers, siendo el mejor ejemplo de ello las numerosas ocasiones 
en que pretenden cambiar el sistema electoral de la Cámara de los 
Comunes. Su propuesta incluía la necesidad de que sean electos de 
manera anual y sin la posibilidad de que sean reelectos, viendo en esto 
una supuesta influencia de la práctica presente en la antigua República 
Romana donde la duración de las magistraturas era anual.28 

Si bien el tema está estudiado dentro de la historiografía inglesa, 
me gustaría aquí citar algunas breves frases que creo sirven para 
ejemplificar el problema en cuestión. Nótese en primer lugar el 

 
24 Paul Rahe, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and Orders in Early 
Modern Political Thought. Chapel Hill/Londres: The University of North Carolina Press 
(Kindle edition), 1994, p. 196. 
25 Rachel Foxley, The Levellers. Radical political thought in the English Revolution. 
Manchester: Manchester University Press (Kindle Edition), 2013, pp. 200–205. 
26 John Lilburne, The upright mans vindication, EEBO, 109:E708 (22), 1653, p. 7; John 
Lilburne, A defensive declaration of Lieut. Col. John Lilburn, EEBO, 108:E702 (2), 1653, p. 
6. 
27 Wootton, op. cit., p. 214; Foxley, op. cit., p. 206. 
28 Véase particularmente para estas propuestas los siguientes textos: John Lilburne, William 
Walwyn, Richard Overton, y Thomas Prince, “An agreement of the free people of England”, 
en The English Levellers (Andrew Sharp ed.). Cambridge: Cambridge University Press, 1998, 
p. 172; John Lilburne, Strength out of weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649, p. 12; John 
Lilburne, L. Colonel John Lilburns apologetisch verhael, EEBO, 101:E659 (30), 1652, p. 13; 
John Lilburne, As you were, or, The Lord General Cromwel and the grand officers of the armie 
their remembrancer, EEBO, 464:1, 1652, pp. 16-17 . Algunos estudios apuntan que esta 
propuesta era una influencia directa de los Discorsi (Samuel Dennis Glover, “The Putney 
Debates: Popular versus Elitist Republicanism”, Past & Present, 1999, 164, p. 74). Cabe 
mencionar de todas formas que en otros textos los levellers plantean explícitamente que 
esta necesidad de la anualidad de los cargos se extrae directamente de las leyes propias de 
la historia inglesa (John Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and 
vindicated …, EEBO, 67:E427 (4), 1647). 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

20 

siguiente texto escrito por John Lilburne, y que es parte de uno de sus 
panfletos más reconocidos:   

 
… [quieren] ser maestros de religión y libertades, para convertirnos 
en esclavos, y alterar el gobierno de este Reino, y reducirnos a la 
condición de otros países que no son gobernados por Parlamentos, 
y por leyes, sino por la voluntad del Príncipe, y quienes lo 
acompañan…29  
 

Este texto fue escrito por el líder del movimiento hacia 1649, cuando 
empezaron a tener fuertes disidencias con el gobierno que en el fondo 
dirigía Oliver Cromwell. Más allá del contexto histórico particular, y de 
las obvias intenciones del autor de vilipendiar al general, aquello que 
aquí me interesa es el uso de una cierta conceptualización que 
claramente podría relacionarse a la tradición republicana. La 
contraposición entre un órgano colegiado como el Parlamento y el 
poder personal de los príncipes, o aún la diferencia entre el gobierno de 
la ley y el gobierno de la voluntad, resultan ser claras expresiones 
republicanas. Intelectuales contemporáneos como Skinner o Pettit lo 
avalarían, asociando el verdadero concepto de libertad al gobierno de la 
ley y la no dominación, siendo esto último el punto que más se 
contrapondría a gobiernos no republicanos y especialmente los 
monárquicos.30 Esta tónica continúa en otros textos. Véanse por 
ejemplo las siguientes dos citas:  

 
… es mejor vivir bajo una ley escrita y conocida que sea dura y 
ardua, donde cada hombre pueda leer su deber, y conocer su ofensa 
y su castigo; que bajo la más suave arbitraria Tiranía…31 
 
De aquí se deriva aquella excelente máxima, Melius sub iniquissima 
lege, quam sub aequissimo arbitro vivere; Es mejor vivir bajo una 
Ley rigurosa e injusta, que bajo un gobierno arbitrario aunque 
justo...32  
 

 
29 Lilburne, The legall fundamentall liberties…, op. cit., p. 6. 
30 Véase en este sentido Philip Pettit, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas 
republicanas (Félix Ovejero, José Luis Martí y Roberto Gargarella eds.). Barcelona: Paidós, 
2004, pp. 124–125; Quentin Skinner, Liberty before liberalism. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998, pp. 25–30. Es elocuente en este sentido otro texto de Skinner donde 
describe la lucha de varios intelectuales ingleses del siglo XVII por liberar a toda la nación 
de una servidumbre injusta, asociando este pensamiento a la tradición republicana 
(Quentin Skinner, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop Journal, 2006, 61, 
p. 160). 
31 Richard Overton, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646, pp. 66-68. 
32 Richard Overton, John Wildman, Edward Sexby, y John Lilburne, England's miserie, and 
remedie in a judicious letter from an utter-barrister to his speciall friend, concerning 
Leiutenant [sic] Col. Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645, p.3. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

21 

Las citas son esclarecedoras. Nótese en el primer caso el título del 
texto: Vox Plebis. Más allá de la justificación que se esgrime en torno a 
la conceptualización de la soberanía popular, aquí nos interesa 
particularmente la influencia latinista. En la segunda cita esto vuelve a 
aparecer al incluir directamente una frase en ese idioma. Y la propuesta 
en ambas trata nuevamente sobre un tema caro a la tradición 
republicana: la contraposición entre el gobierno libre basado en la ley y 
el gobierno de una persona.33 Es sintomático en este sentido el extremo 
de llegar a decir que un gobierno libre donde mande la ley que podría 
llegar a ser injusta es mejor aún que una monarquía recta.34 

Teniendo en cuenta lo expuesto, para Hobbes todo cerraría a la 
perfección. Estaríamos frente a una serie de puritanos revolucionarios 
que, además de usar la religión como base para la resistencia frente al 
monarca, se amparan en el ideal republicano romano, ya no para 
simplemente criticar el mal desempeño del monarca, sino para nulificar 
en esencia a la forma de gobierno monárquica. Los levellers no sólo 
estarían enfrentado al soberano, el gran problema que Hobbes ve en el 
Behemoth, sino que además lo hacen bajo la misma tónica de las 
universidades y el Papa: con una peligrosísima combinación entre 
teología y tradición clásica latina. Es decir, al problema de la rebelión 
frente al soberano se le suma el fundamentar la política en aquello que 
Hobbes consideraría como postulados no lógicos ni (hoy diríamos) 
científicos. La consecuencia sería la formación de un concepto de 
libertad que dista mucho del que él postularía. La libertad bajo ningún 
punto puede ser vista en Hobbes como lo ve la tradición republicana del 
ideal de no dominación. Ello en todo caso siempre llevará a un resultado 
que Hobbes ve de manera clara y que en su obra más historiográfica 
pretende describir como un hecho irrefutable: el camino recto hacia el 
estado de naturaleza que significó la guerra civil. 

 
Los detalles que Hobbes no pudo apreciar. ¿Todos los caminos 
conducen a Roma o a Hobbes? 

 
33 Para otra clara referencia a la dicotomía entre libertad y servidumbre plasmada en el 
gobierno del pueblo frente a los gobiernos personalistas de cualquier parte del mundo, 
véase Richard Overton, The commoners complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646, pp. 1-2. 
Lilburne también posee textos donde se enfatiza la contraposición entre el gobierno de la 
ley y el gobierno de la voluntad de una persona o de un grupo (el rey o los Lores), lo cual 
lleva a la diferencia entre el gobierno del pueblo y de la ley frente al poder arbitrario 
(Lilburne, John, An anatomy of the Lords tyranny and iniustice exercised upon Lieu. Col. 
Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of London, EEBO, 58:E362 (6), 1646, pp, 19-22; 
Lilburne, John, A defiance to tyrants. Or The araignment of two illegall committees, EEBO, 
81:E520 (30), 1648, p. 1) 
34 Téngase en cuenta en este sentido que para gran parte de la tradición republicana la idea 
de esclavitud se asocia en esencia al depender del arbitrio de otro, más allá de si es cruel o 
no (Andrés Rosler, Razones públicas: Seis conceptos básicos sobre la república. Buenos Aires: 
Katz, 2016, pp. 54–55). 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

22 

Hasta aquí el planteo no parecería indicarnos nada que de alguna u otra 
forma no se conozca. Poco aporte significa el mostrar que algunos 
movimientos que Hobbes odiaba poseían las características que él 
mismo menciona en el Behemoth (y no sólo en esta obra). Ahora bien, 
en este apartado querría dar un paso más para explicar una serie de 
puntos que quizás no sean tan obvios. Me refiero a que movimientos 
como los levellers proyectaban una serie de ideas que probablemente no 
hayan sido del todo vislumbradas por Hobbes, y que resultarán 
interesantes porque paradójicamente podrían haber acercado a estos 
supuestos enemigos mortales. Como veremos, los levellers siguen 
poseyendo un ideario que Hobbes nunca compartiría. No intento en 
absoluto transformarme en una especie de Cupido de la historia contra-
fáctica que trata de unir a intelectuales que de por sí nunca podrían 
haber congeniado. Pero sí me propongo mostrar que los levellers poseen 
una serie de conceptualizaciones que no estarían tan alejadas de 
Hobbes, tomando al problema de la romanidad como base de la 
hipótesis. 

Aquello que primero quisiera remarcar en pos de este objetivo es 
que la supuesta influencia de la romanidad en los levellers resulta, a mi 
entender, bastante exagerada. El ideario de la mayoría de los miembros 
de este grupo debe explicarse primariamente recurriendo a la teología 
cristiana (obviamente interpretada de una manera particular) y en todo 
caso, como ya adelantamos, a justificaciones basadas en el common law 
inglés. No quisiera extenderme en este punto, pero sí deseo remarcarlo. 
Ambas cuestiones resultan interesantes porque parte de la literatura 
asoció durante mucho tiempo al pensamiento político de estos 
publicistas con una perspectiva fundamentada estrictamente en los 
derechos naturales. Existen investigaciones que hasta llegaron a 
prescribir una cierta base secularizante en la justificación de dichos 
derechos naturales y en la explicación de la idea de soberanía popular.35 
En los últimos años esto comenzó a discutirse. Un ejemplo interesante 
resultan los trabajos de una de las mayores investigadoras de los 
levellers, Rachel Foxley, quien critica la simple relación que se esgrime 
respecto de estos autores con el proceso de secularización, y en su lugar 
reivindica el valor que en estos intelectuales jugaba el common law y las 

 
35 Howard Nenner, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the Right of Resistance 
in Seventeenth-Century England”, Journal of British Studies, 48, 2009, p. 867; Perez 
Zagorin, A history of political thought in the English Revolution. Whitstable: Latiner Trend 
& Co. Ltd., 1965, pp. 21–23; Katherine Brice y Michael Lynch, The early Stuarts and the 
English Revolution 1603-60. Londres: Hodder Education, 2015, p. 136; Glover, op. cit., 
p. 71; Mario Caricchio, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the Radical 
Experience”, en Varieties of seventeenth- and early eighteenth-century English radicalism in 
context (Ariel Hessayon ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, p. 84. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

23 

leyes de Inglaterra a la par de los derechos naturales.36 Junto a ello, en 
mis investigaciones marqué la profunda impronta que en estos autores 
ejerce lo teológico, al punto de llegar a aseveraciones que perfectamente 
podrían enmarcarse en una especie de milenarismo. Es cierto que los 
levellers no poseen un lenguaje teológico radical y apocalíptico al estilo 
de otros grupos de la época, como los diggers o los fifth-monarchists, 
hecho que es remarcado por la historiografía actual que ve en estos 
grupos un ejemplo de germinales procesos de secularización.  Sin 
embargo, en varios de sus textos pululan propuestas que detallan cómo 
la rebelión que se estaba produciendo frente al rey se enmarcaba en el 
fin del reino del Anticristo en la Tierra y la llegada de un estilo de vida 
basado en la teológica idea de la creación del nuevo hombre, o 
recordando como el Parlamento poseía la misión designada por Dios de 
liberar al pueblo inglés de la esclavitud e instaurar el gobierno recto por 
excelencia.37 

Repito, no se trata del tema que busco examinar en este artículo. 
Pero marco que las argumentaciones de los levellers no se apoyarían 
tanto en la vuelta a la romanidad clásica (están lejos de ser similares a 
un Harrington), sino principalmente en justificaciones teológicas (ya 
sea para justificar los derechos naturales de los individuos o para 
profetizar una revolución milenarista) y a lo sumo en el common law. 
El problema es que esta “aclaración” no nos serviría para indagar más 
sagazmente la relación con el pensamiento hobbessiano. Más bien lo 
contrario. Tanto las justificaciones teológicas como la apelación a la 
tradición serían premisas que Hobbes no aceptaría para fundamentar 
lo político, dado que en principio éstas fueron las argumentaciones que 
llevaron al fracaso de los gobiernos en el pasado.38 Respecto de este 
problema, sumó un detalle más que no resulta menor. Otro de los 
fundamentos para la rebelión frente al monarca que aparece en los 
textos de los levellers se relaciona con el mito normando. Se trata de 
una especie de teoría que pululaba en la Inglaterra del siglo XVII, la cual 

 
36 Foxley, op. cit., pp. 1 y 91. Debe marcarse de todas formas que esta perspectiva es 
criticada por otros investigadores (Iain Hampsher-Monk, “The Political Theory of the 
Levellers: Putney, Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, 1976, pp. 412–
413. 
37 Las citas aquí son innumerables. Véanse sólo a modo de ejemplo los siguientes textos: 
William Thompson, “England's Standard Advanced”, en The concise encyclopedia of the 
revolutions and wars of England, Scotland, and Ireland, 1639-1660 (Stephen C. Manganiello 
ed). Lanham: Scarecrow Press, 2004, p. 189; John Lilburne, Come out of her my people or 
an answer to the questions of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639, p. 3; John Lilburne, “The 
petition of 11 September 1648”, en Cobbett's parliamentary history of England (William 
Cobbett ed.), Londres: T. C. Hansard. R. Bagshaw, 1806-1812, p. 1007; William Walwyn, 
The power of love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643, pp. 12-14; William Walwyn, A whisper in the 
eare of Mr. Thomas Edwards minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646, pp. 14-15); William 
Walwyn, “Gold tried in the fire”, en Sharp, op. cit., p. 84. 
38 Robert Kraynak, “Hobbes's Behemoth and the Argument for Absolutism”, The American 
Political Science Review, 76, 4, 1982, p. 840. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

24 

exponía en breves palabras que desde la conquista de Guillermo el 
normando allá por el siglo XI, el pueblo inglés venía siendo sojuzgado 
bajo un régimen de servidumbre y esclavitud. En este marco existen 
panfletos de levellers que mencionan como el sistema político, 
institucional, jurídico, cultural y hasta religioso, fue una creación de los 
normandos para dominar a los verdaderos ingleses, y por ende la 
rebelión frente al monarca es interpretada como un llamado divino para 
liberarse de este yugo que duró por casi seis siglos.39 Esto acarrea un 
nuevo problema con Hobbes, dado que existen estudios actuales que 
explicitan el peligro que este autor exponía respecto de cualquier tipo 
de teoría política que busque usar la historia para justificar un accionar 
particular o un sistema institucional.40 En una misma línea, otros 
apuntan al hecho de que Hobbes no presta mucha atención a eventos 
como la misma conquista normanda, porque creía que una verdadera 
teoría política no podía fundarse en la historia, más allá de la opinión 
que este autor podía tener sobre ese hecho particular.41 Es cierto que en 
Leviathan refiere puntualmente a Guillermo el Conquistador, en un 
relato bastante aséptico que indica cómo habitantes de pueblos 
vencidos pueden llegar a recibir tierras por parte de los vencedores, 
confirmando que aún así, la legitimidad de dicha posesión sigue siendo 
una consecuencia de la distribución que realizan los vencedores.42 Sin 

 
39 Véanse especialmente los siguientes textos: Richard Overton, A remonstrance of many 
thousand citizens, en Sharp, op. cit., p. 45; John Lilburne, Regall tyrannie discovered…, 
EEBO, 59:E370 (12), 1647, pp. 14-15. El tema resulta interesante porque esta justificación 
en parte sería contradictoria con aquella que los levellers presentan al fundar sus 
propuestas políticas en el common law, y de hecho existen textos de estos publicistas en 
donde explícitamente se perfila al sistema jurídico inglés, y aún a la Carta Magna, como 
parte de este sistema esclavizante de los normandos (William Walwyn, Englands 
lamentable slaverie, EEBO, 50:E304 (19), 1645, pp. 3-4; Overton, A remonstrance of many 
thousand citizens, op. cit., p. 47). Existen investigaciones de las últimas décadas que 
analizan en particular esta problemática en los levellers (Henry Brailsford, The Levellers 
and the English revolution. Stanford: Stanford University Press, 1961, pp. 535-536; Nicolás 
Kwiatkowski, Historia, progreso y ciencia: Textos e imágenes en Inglaterra. 1580-1640. 
Buenos Aires: Miño y Dávila, 2009, pp. 331–332; Christopher Hill, Puritanism and 
revolution: Studies in interpretation of the English revolution of the 17th century. Nueva York: 
St. Martin's Press, 1997, pp. 79–83; Roger Lockyer, Tudor and Stuart Britain, 1485–1714. 
Londres/Nueva York: Routledge, 2013, pp. 359–361; Martin Dzelzainis, “History and 
Ideology: Milton, the Levellers, and the Council of State in 1649”, Huntington Library 
Quarterly, 68, 2005, pp. 280–283). 
40 Fritz Levy, “The background of Hobbes's Behemoth”, en The historical imagination in 
early modern Britain (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds.), Cambridge: Woodrow 
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 247–248 y 265; Wooton, op. 
cit., p. 247. 
41 Deborah Baumgold, “When Hobbes needed history”, en Hobbes and History (G.A.J. 
Rogers y Tom Sorell eds.), Londres / Nueva York: Routledge, 2000, p. 27. 
42 Thomas Hobbes, Leviathan. Orford: Clarendon Press, 2012, volume 2, p.388. Casualmente 
(y no tan casualmente, si se recuerda su relación con el pensamiento hobbessiano), Carl 
Schmitt tiene una referencia similar respecto de Guillermo, en base a la relevancia del 
 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

25 

duda los levellers no acordarían con esta “aséptica” referencia de 
Hobbes respecto de la violencia como inicio de un derecho de 
propiedad. Pero aquí me interesa marcar principalmente otro punto, y 
es que Hobbes no tendría que vilipendiar a los levellers por romanistas 
ni por universitarios que usan a los antiguos clásicos (los levellers 
estaban muy lejos de pertenecer a este mundo), pero sí los podría haber 
juzgado fuertemente por ser puritanos milenaristas o simples 
prestidigitadores que usan a la historia como método para fundamentar 
proyectos políticos. 

 
Hasta aquí sigo sin cumplir mi promesa. Pareciera que los levellers 

y Hobbes no podrían congeniar en nada. Sin embargo, expondré a 
continuación una serie de tópicos mediante los cuales veremos cómo 
paradójicamente usan un lenguaje y hasta un método de argumentación 
muy parecidos. Quizás el punto en que a simple vista se 
complementarían es en la fundamentación de la teoría política bajo una 
perspectiva contractualista. Como lo indica uno de sus más famosos 
documentos, todo el proyecto institucional de los levellers se basa 
justamente en la concepción de un Agreement. En estos autores todo 
poder se sustenta es una especie de acuerdo que los ingleses, como 
hombres libres, deberían llevar a cabo, planteándolo en ciertos 
momentos como un instrumento que debería haberse llevado a la 
práctica de manera explícita. También podría apuntarse a las visiones 
que tienen sobre la igualdad natural entre los hombres, tema que 
también los conectaría a Hobbes, aunque por razones distintas, dado 
que la gran justificación que usaban estos puritanos se basaba en la 
interpretación de la igualdad derivada de los textos bíblicos. Pero no 
querría detenerme en estos puntos, porque además varias de estas 
cuestiones ligadas al contractualismo de los levellers ya están 
suficientemente estudiadas por el estado del arte. Quisiera por el 
contrario enfocarme en otra serie de puntos que no fueron estudiados 
en profundidad, y que además se relacionan con aquello que venimos 
tratando sobre el problema de la influencia romanista. 

El primer ítem al cual deseo hacer referencia es justamente la 
visión que los levellers poseían sobre lo romano, más allá de esa 
supuesta admiración que surgía de algunos textos y que permite a 
historiadores actuales emparentarlos con un republicanismo clásico. Si 
se indaga más profundamente en varias de las obras publicadas por 
estos puritanos, nos encontraremos por el contrario con un fuerte 
desprecio hacia todo aquello que de alguna manera esté relacionado con 
la antigua Roma o por lo menos con la cultura latina. Y aquí 
paradójicamente, podremos encontrar en estos autores líneas que 

 
primer paso de toma de la tierra como “acto primitivo que establece un derecho” y del cual 
surge luego el sistema jurídico-económico (El nomos de la tierra. Buenos Aires: Struhart & 
Cía., 2005, pp. 24-25 y 61). 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

26 

tranquilamente podrían analogarse con aquello que Hobbes dice en 
varias de sus obras y en especial en el Behemoth. 

Un primer ejemplo aparece en el cierto desprecio que por 
momentos los levellers proyectan sobre la cultura latina. Un caso claro 
se da cuando critican fuertemente la práctica existente en la Inglaterra 
de la época de promulgar las leyes en francés y en latín.43 Es cierto que 
esta propuesta no refiere directamente a un odio hacia el clasicismo 
romano antiguo, sino que más bien está inscrita justamente en aquello 
que podría denominarse como un cierto sentido republicano de la vida 
política, dado que estiman que la legislación debería estar promulgada 
en inglés para el conocimiento del ciudadano común. Sin embargo, el 
punto no es menor porque además se compagina con el menosprecio 
del latín y otras lenguas clásicas como forma de entender mejor la 
realidad. Esto puede apreciarse por ejemplo en la figura de William 
Walwyn, quien explícitamente refiere que el conocimiento de estas 
lenguas no es en absoluto necesario para la comprensión de cuestiones 
importantes para la vida de todo buen cristiano.44 Si lo comparamos con 
Hobbes, podría citarse el siguiente párrafo que aparece en el Behemoth: 

 
En lo concerniente a las lenguas latina, griega y hebrea, en algún 
momento fueron provechosas o hasta necesarias (para la detección 
del fraude romano y para la expulsión del poder romano), pero 
ahora que eso fue realizado, y que tenemos la Escritura en inglés, 
y también la prédica en inglés, no veo ninguna necesidad del griego, 
el latín o el hebreo.45 
 

Hobbes relaciona la problemática estrictamente con la cuestión política 
del poder papal, hecho que también lo acerca a lo planteado por los 
levellers, dada que gran parte de esa crítica de personajes como Walwyn 
también está relacionada al monopolio de las interpretaciones del 
dogma que criticaban en la Iglesia Católica y en la Anglicana. 

Otro caso interesante surge con la misma figura de Maquiavelo. 
Debe marcarse que estudios actuales delinean que las lecturas del 
florentino recién se dieron en figuras como Lilburne hacia 1650,46 es 
decir, cuando ya los ideales de este personaje estaban más que 
formados. Por otro lado, este Maquiavelo que supuestamente era 
tomado por estos puritanos como base para sus tesis republicanas, en 

 
43 Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and vindicated…, op. cit., 
Proeme; Richard Overton, An appeale from the degenerate representative body the Commons 
of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398 (28), 1647, p. 35.; John Lilburne, The 
young men's and the apprentices' outcry,  en Sharp, op. cit., p. 197. 
44 William Walwyn, Walwyns just defence against the aspertions cast upon him in a late un-
Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO, 1370:16, 1649, pp. 9-10. 
45 Hobbes, op. cit., p. 114. 
46 Peter Richards, John Lilburne (1615-1617): English Libertarian. Londres: Libertarian 
Alliance, 2008, p. 16. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

27 

varios de sus textos aparece por el contrario bajo figuraciones 
peyorativas. Por ejemplo, Walwyn escribe un texto satírico en donde 
reproduce un imaginario diálogo entre un conocido presbiteriano de la 
época y Maquiavelo, mediante el cual este último le da consejos al 
primero sobre cómo perseguir y dividir al pueblo inglés.47 En otras 
ocasiones el término “maquiavélico” aparece en las típicas referencias a 
un accionar político perverso alejado de la moral.48 En esta misma línea, 
Overton llega a usar el término asociándolo a la política de los jesuitas 
y los presbiterianos, como forma de criticar a políticos que después de 
la guerra civil no hicieron mucho para instaurar la paz y el verdadero 
gobierno de la rectitud.49 Finalmente, el término aparece en ocasiones 
emparentado directamente al ateísmo.50 

 
Vayamos a otro punto que en el estado del arte sobre los levellers 

suele estudiarse bajo la historia política pero no bajo la filosofía política. 
Me refiero a la problemática de la enemistad, por momentos entendida 
en un sentido absoluto. Me interesa describir aquí este tema porque 
muchas de las personas e instituciones que los levellers describen como 
enemigos absolutos, y que sirven para moldear sus teorías (de allí la 
filosofía política), están de alguna manera relacionados con la 
romanidad. Ejemplo de ello lo podemos encontrar en el odio acérrimo 
que los levellers proyectan sobre las universidades. Estos puritanos 
enfocan el problema principalmente respecto de aquello que describen 
como el monopolio de la verdad, particularmente en temas religiosos. 
Las universidades así son presentadas como perversas corporaciones 
que impiden el bienestar del pueblo, proyectando tesis absurdas sobre 
el gobierno y en apoyo a la tiranía.51 De más estaría marcar la similitud 
con algunos argumentos que Hobbes arguye en el Behemoth, y que ya 
analizamos respecto de cómo los miembros de las Universidades 
confunden al pueblo con sus teorías y lo incitan hacia la rebelión. 
Nuevamente debemos marcar que, a diferencia de Hobbes, los levellers 
no enfocan el problema centralmente en la cuestión del orden, pero el 
trasfondo del odio a las universidades por momentos se complementa 

 
47 William Walwyn, An antidote against Master Edwards his old and new poyson, Farmington 
Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646/2005, pp. 6-9. 
48 William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, EEBO, 
58:E359 (8), 1646, p. 16; Lilburne, The legall fundamentall liberties…, op. cit., p. 35; John 
Lilburne, The poore mans cry, EEBO, 1604:08, 1639, p. 12; John Lilburne, The ivglers 
discovered: in two letters writ by Lievt. Col. John Lilburne, EEBO, 65:E409 (22), 1647, p. 1; 
John Lilburne, Ionahs cry out of the whales belly, EEBO, 63:E400 (5), 1647, p. 12. 
49 Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, 47:E286 (15), 1645, pp. 12-13; Richard 
Overton, Martin's eccho: or A remonstrance, from His Holinesse reverend young Martin Mar-
Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645, pp. 16-20. 
50 John Lilburne, As you were…, op. cit., pp. 4, 15 y 26. 
51 Walwyn, The power of love, op. cit., pp. 45–46. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

28 

bastante bien. Otro ejemplo de esta tendencia puede encontrarse en 
Overton, quien critica justamente a los universitarios a través de textos 
satíricos arguyendo cómo con sus conocimientos de lenguas y ciencias 
terminan sofísticamente implantando falsas ideas en el pueblo.52 Esto 
se enmarca en una idea general dentro de varios levellers de que la 
verdad no necesita ser descubierta a través de complejidades típicas del 
mundo universitario.53 Aquello que más me interesa marcar es que, ni 
en los levellers ni en Hobbes, el clasicismo romano es un fundamento 
propicio para la política, ya sea para la manutención del orden o para 
asegurar el bien del pueblo. Más bien todo lo contrario. Recuérdese por 
último que el mundo universitario es pintado por todos ellos muchas 
veces en relación con el catolicismo, es decir, con la iglesia que tiene 
como uno de sus adjetivos a la palabra “romana”. 

Algo similar ocurre con los presbiterianos. Ya estuvimos viendo 
que los levellers eran fuertemente críticos de esta confesión religiosa 
proveniente de Escocia, y existen investigaciones que hasta llegan a 
aseverar que el mismo origen de los levellers como grupo político se 
debe principalmente a la afrenta que ciertos movimientos puritanos 
llevaron a cabo frente a los presbiterianos que habían tomado el control 
del parlamento después de la victoria frente al rey en la primera parte 
de la guerra civil.54 En este sentido, recordemos que también Hobbes en 
el Behemoth posee numerosos párrafos de crítica a los presbiterianos. 
Es cierto, Hobbes apunta nuevamente al problema de la rebelión y el 
orden, y en cambio los levellers se enemistaron principalmente por ser 
promotores de la tolerancia religiosa frente al intento de los 
presbiterianos de imponer una iglesia oficial con características 
similares a las que ellos venían desarrollando en distintas partes de 
Escocia, cuestión que era muy criticada por varios sectores dentro de 
Inglaterra.55 Más allá de esta diferencia, me interesa marcar algo que los 
levellers enfatizan respecto de los presbiterianos y que en cierto sentido 
Hobbes estaría de acuerdo. La cuestión refiere a la recreación de un 
poder religioso institucionalizado que pueda oponerse al poder político. 
En varias ocasiones los levellers marcan que los presbiterianos, a través 
de instituciones como la conocida asamblea de los divines, terminaban 
creando un falso y perverso contrapoder que impedía a los gobiernos 

 
52 Richard Overton, The araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276 (23), 1645, 
introduction. 
53 William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, op. cit., 
p. 12; Richard Overton, The ordinance for tythes dismounted, Thomson Gale, 2005; 
Goldsmiths'-Kress no. 00918.9; Wing O632; OCLC, 20884778, 1646, p. 24. 
54 Rees, op. cit., cap. 7; Philip Baker, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington 
Library Quarterly, 76, 2013, p. 566; Edmund Morgan, La invención del pueblo. Buenos Aires: 
Siglo XXI, 2006, p. 70. 
55 Philip Edwards, The making of the modern English state, 1460-1660. Basingstoke: 
Palgrave, 2001, p. 342. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

29 

legítimos realizar su trabajo para el bien del pueblo.56 En base a esta 
cuestión, los levellers terminan en varias ocasiones arguyendo que los 
presbiterianos se asemejan a los católicos, denominándolos como una 
popish innovation o como un movimiento análogo a los jesuitas.57 Aquí 
deseo remarcar nuevamente una conexión con Hobbes, dado que 
también él en el Behemoth recrea la conexión entre los presbiterianos y 
los católicos.58 Uno aquí podría alegar que tanto los levellers como 
Hobbes están proponiendo la vuelta a una idea clásica de lo político en 
donde lo religioso no se presenta como un contrapoder 
institucionalizado, y en este sentido una vuelta a la Roma clásica podría 
convertirse en un interesante antídoto frente a ese agustinismo político 
que se fue desarrollando durante el Medioevo. Ahora bien, existe un 
pequeño detalle respecto de esta posible tesis: ni los levellers ni Hobbes 
utilizan ejemplos de la Roma clásica, o de una supuesta tradición 
republicana basada en la romanidad, para justificar esta crítica a que 
una institución religiosa pueda controlar a los legítimos poderes 
políticos. 

 
Seguidamente, me gustaría marcar dos cuestiones que volverían a 

unir a levellers y Hobbes en la vereda opuesta al supuesto renacimiento 
de la romanidad clásica. Son dos tópicos que de alguna manera están 
en el corazón de aquello que había sido no solo la estructura 
institucional de la antigua República Romana, sino también una 
manera particular de encarar el fenómeno político. El primero de estos 
puntos está relacionado con los presbiterianos y el problema de los 
contrapoderes. Se trata de la teoría del gobierno mixto. Cualquiera que 
intente vislumbrar en un intelectual algún indicio de influencias 
romanistas no podría dejar de tratar esta cuestión. Y aquí aparece el 
punto que me interesa describir. Tanto Hobbes como los levellers son 
fuertemente críticos de cualquier idea de gobierno mixto. Obviamente 
estos ingleses apuntaban la problemática pensando en gran parte, como 
veremos a continuación, en los problemas que generaba la 

 
56 John Lilburne, Plaine truth without feare or flattery, or, A true discovery of the 
unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO, 63:E400 (5), 1647, pp. 5-8; John 
Lilburne, The opressed mans opressions declared: or, An epistle written by Lieut. Col. John 
Lilburn, EEBO, 766:32, 1647, pp. 31-32; John Lilburne, Rash oaths unwarrantable: and the 
breaking of them as inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647, pp. 13-16; Richard Overton, 
The nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290 (17), 1645, p. 3; William Walwyn, The 
compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14, 1644, pp. 21-23; Overton, Richard, Divine 
observations upon the London-ministers letter against toleration, EEBO, 1079:14,1646, p. 7. 
Marco aquí que la misma idea de una asamblea de ancianos por encima del poder político 
podía considerarse como una especie de tiranía, recreando una conexión con los ideales 
del republicanismo (Michael Winship, “Godly Republicanism and the Origins of the 
Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, 2006, pp. 432–434.) 
57 Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, op. cit., p. 19; John Lilburne, Plaine 
truth without feare or flattery, op. cit., pp. 3–7. 
58 Hobbes, op. cit., p. 180. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

30 

estructuración política institucional de Inglaterra en referencia a las 
relaciones que debían existir entre el Rey, los Lores y los Comunes. Sin 
embargo, veremos que la manera en qué critican la tesis del contralor 
entre poderes puede tener claramente una relación con esa 
característica esencial de la República Romana como gobierno mixto. 
Como veremos a continuación, tanto para Hobbes como para los 
levellers existía un gran peligro tanto en un gobierno al estilo de la 
polibiana tesis del gobierno mixto romano, como en la estructuración 
del gobierno medieval inglés. El peligro era cómo se dan en estos 
sistemas la división de la soberanía, el esquema de la decisión política y 
el problema de la obediencia.  

En el caso de Hobbes esto resulta un tema ya bastante estudiado. 
Recuérdese por caso que ya en su Elements of Law citaba a Bodin para 
criticar al gobierno mixto y la soberanía dividida,59 cuestión que 
reaparece explícitamente en el Leviathan. Pero veamos aquí cómo lo 
describe en el Behemoth. La siguiente cita expone claramente la 
cuestión: 

 
¿Cómo entonces un Rey puede disponer su deber como 
corresponde, o el súbdito saber cuál de sus amos debe obedecer? 
Porque aquí hay manifiestamente dos poderes, que, en el caso de 
no concordar, no pueden ser ambos obedecidos.60 
 

La problemática del gobierno mixto en Hobbes es un tema complejo que 
requeriría de toda otra investigación específica. No me interesa aquí 
elaborarlo, sino simplemente marcar, a través de citas como la expuesta, 
que Hobbes nunca podría congeniar con la idea de gobierno mixto al 
estilo polibiano porque, según su visión de lo político, esto llevaría 
indefectiblemente al caos, la anarquía, o por supuesto al estado de 
naturaleza. Recordemos que el Behemoth no es un texto tan sistemático 
como otros del autor, y por ello acá las ideas son expresadas de manera 
mucho más simple. Sin embargo, el meollo del problema es el mismo. 
Hobbes lo explicita claramente en esa cita. Su obsesión principal es la 
cuestión de la obediencia, la cual está íntimamente ligada a la necesidad 
de la indivisibilidad de la soberanía. Recuérdese, él en este texto está 
criticando los problemas que pueden surgir de una diferencia de 
opiniones (o visiones) entre el rey y el Parlamento, que fue justamente 
lo que sucedió en la década de 1640. Pero lo mismo podría aplicarse a 
la idea del gobierno mixto en la República romana. La existencia de 
varios poderes, supuestamente iguales entre sí, y de cuya articulación 
debe surgir la decisión política expresada a través de la legislación, para 
Hobbes es simplemente un sinsentido. Y para este intelectual inglés, por 
lo menos en este texto, lo más ilógico del asunto no se proyecta en la 

 
59 Baumgold, op. cit., p. 25. 
60 Hobbes, op. cit., p. 94. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

31 

dificultad que podría surgir al momento de que los distintos poderes 
necesiten acordar en ciertas políticas, sino en una cuestión mucho más 
simple y que era su gran obsesión detrás de esta obra. ¿Qué harán los 
súbditos si esos poderes no pueden acordar entre sí? En lenguaje 
schmittiano, la gran cuestión para Hobbes es que los súbditos deben 
tener bien en claro quién es el poder que toma las decisiones en última 
instancia, a fin de que puedan cumplir su rol de obediencia como 
súbditos de manera correcta y así mantener el orden social. Lo que está 
diciendo Hobbes es que la guerra civil surgió por este preciso motivo. 
De allí la crítica a lo que denomina como una “mixarquía”, una 
monarquía mixta, que según este autor “no es sino pura anarquía”.61 

Aquello que me interesa marcar es que en los levellers puede 
encontrarse una visión similar. Estos publicistas son fuertemente 
críticos de la idea de gobierno mixto. Esto tiene un trasfondo ligado a 
las bases ideológicas de sus proyectos políticos, y parte del estado del 
arte actual hace hincapié en esta perspectiva. Por ejemplo, se referencia 
que el gobierno mixto sería un contrasentido porque pervertiría la 
esencia misma de la soberanía popular que ellos estarían proponiendo. 
Recuérdese que su proyecto político se centraba en el poder del pueblo 
y, a nivel institucional, en la supremacía de la Cámara de los Comunes 
formada por los representantes de ese pueblo (usan exactamente esa 
terminología). El pueblo no puede compartir la soberanía con otras 
instituciones.62 Una estructuración que implique que el rey o la Cámara 
de los Lores impidan a la Cámara de los Comunes promulgar una ley 
sería a la vez una afrenta al núcleo del sistema, y una vuelta al pasado 
esclavizador. De hecho, en varias ocasiones describen al rey y a los lores 
como descendientes de los normandos que habían subyugado al 
verdadero pueblo inglés, cuya representación se da exclusivamente en 
la Cámara de los Comunes. En este marco, para citar sólo algunos 
ejemplos, Overton presenta a la Cámara de los Comunes como la “más 
alta suprema autoridad”, que representa a todo el reino.63 En un sentido 
similar, y yendo en contra de aquello que hoy consideraríamos la 
necesidad de que el Poder Judicial sea parte de este esquema de división 
y contralor del poder, Lilburne expone que la Cámara de los Comunes 
es “la más alta Corte de Justicia (Court of Judicature)”, a la cual deben 
subordinarse todos los habitantes.64 

Pero aquello que me interesa puntualizar es cómo los levellers, 
además de esta cuestión, critican al gobierno mixto por un motivo 
similar al postulado por Hobbes. Para estos puritanos, el gran problema 
de esta estructuración política son las consecuencias que acarrea el 

 
61 Hobbes, op. cit., p. 135. 
62 Para esta cuestión véase Fernández Llebrez, op. cit., p. 42; Foxley, op. cit., pp. 42 y 219. 
63 Richard Overton, An arrow against all tyrants, en Sharp, op. cit., p. 62. 
64 Lilburne, Regall tyrannie discovered, op. cit., p. 47. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

32 

desacuerdo entre los distintos poderes o instituciones. Obviamente los 
levellers lo plantean en principio no tanto en torno al problema de la 
obediencia (recuérdese que ellos estaban resistiendo a un régimen), sino 
más en torno a ideas superadoras como la libertad. Nótese el siguiente 
texto: “[es] imposible para nosotros creer que puede ser consistente con 
la seguridad o la libertad de la nación el ser gobernada por tres o dos 
poderes supremos, especialmente cuando la experiencia ha probado que 
suelen diferir en sus juicios en lo concerniente a la libertad.”65 La 
diferencia con Hobbes no es menor. A Lilburne le preocupa más la 
defensa de la verdadera libertad que el problema de la obediencia. Pero 
el fondo de la cuestión es el mismo. ¿Qué sucede cuando los distintos 
poderes no poseen una idea común sobre qué legislar? Más allá de la 
diferencia, en los levellers tampoco faltan citas que hagan referencia 
también al problema de la obediencia. Nótese este párrafo: 

 
Que haya tres o dos Estados igualmente supremos es una absurda 
nulidad en el gobierno, porque admítase que dos de ellos acuerdan 
y no el tercero, entonces no habrá ningún procedimiento ni 
determinación… admítase que ninguno de los tres acuerdan entre 
sí, entonces nada podrá llevarse a cabo, lo cual en un gobierno es 
algo ridículo de imaginar […] que el Reino sea gobernado por el 
Rey, los Lores y los Comunes, es un acertijo que ningún hombre 
entiende.66  
 

El texto puede resultar curioso viniendo de William Walwyn, uno de los 
levellers que es especialmente ponderado por sus propuestas de 
tolerancia religiosa y defensa de la libertad. Sin que esto sea excluyente, 
aquí este publicista está haciendo referencia a una cuestión mucho 
menos “idealista”. ¿Cómo puede ser eficaz un gobierno? Y la respuesta 
que da es que solo puede serlo si el poder emana desde una única 
instancia. La cita es especialmente elocuente porque, obviamente sin 
poseer la sistematicidad de un gran pensador como Hobbes, refiere una 
cuestión que el autor del Leviatán y el Behemoth no dudaría en aseverar: 
un gobierno mixto no es simplemente ineficaz o poco conveniente, es 
una completa irracionalidad. Walwyn lo explica de una manera bastante 
más poética, como algo imposible de imaginar al estilo de un acertijo 
insoluble, pero el fondo de la cuestión es exactamente el mismo. El 
verdadero gobierno, reflejo de una correcta racionalidad y lógica, nunca 
podrá ser un gobierno mixto.67 

 
65 Lilburne, The petition of 11 September, op. cit., p. 1007. 
66 William Walwyn, The bloody proiect, or a discovery of the new designe, in the present war, 
EEBO, 73:E460 (4),1648, p. 9. 
67 Sólo a modo anecdótico, podría recordarse que Bodin, en una fraseología bastante 
similar a la de Walwyn, confirmaba que “es imposible, incompatible e inimaginable 
combinar monarquía, estado popular y aristocracia” (Jean Bodin, Los seis libros de la 
República. Medrid: Tecnos, 1997, p. 89). 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

33 

 
Para ir concluyendo me gustaría simplemente mencionar el otro 

punto que resulta en gran parte esencial si quisiésemos entender el 
fondo de la romanidad, ya no tanto ligado a un tema institucional sino 
más bien a una manera particular de entender el fenómeno político y la 
toma de decisiones. Me refiero a la clásica discusión del actuar político 
como prudencia y en base a la phronesis, La política como ciencia o la 
política como arte. Varias de las lecturas clásicas de Hobbes lo figuran 
como un autor que rompe con el esquema medieval de la política 
subordinada a la moral, no solo con la idea de que el actual político 
debería respetar ciertos preceptos filosóficos y teológicos, sino también 
por su crítica a la política como un accionar práctico que actúa sobre 
una realidad que siempre es contingente, en donde el actuar concreto 
no se deduce matemáticamente. Se trata de una temática harto 
conocida y que no me propongo elaborar. Esta manera de entender la 
política como prudencia ya está expresada de manera obvia en los 
autores clásicos como Platón y Aristóteles. Aquello que aquí me interesa 
marcar es que probablemente esta perspectiva era la base de la práctica 
no solo política sino también jurídica durante la República romana. 
Quizás un ejemplo claro de ello se daba en el actuar del pretor, como un 
magistrado que no se limitaba simplemente a aplicar la ley, sino que 
poseía funciones particulares para interpretarla cuando él entendía que 
el sistema no proveía de soluciones a casos concretos, teniendo como 
consecuencia la capacidad de crear una legislación particular a partir 
de sus sentencias. Los edictos del pretor se convertían así no en una 
declaración o negación de derechos, sino en un resumen de las acciones 
a emprender ante los casos que se presentaran durante su mandato, 
hecho que le permitía interponer recursos procesales y extraprocesales 
extraordinarios ante lo que él podía considerar como criterios obsoletos 
del ius civile o recrear nuevas fórmulas ante casos no contemplados en 
el derecho.68 El resultado de este particular actuar jurídico llevó con el 
tiempo al surgimiento de un nuevo tipo de derecho, el conocido como 
ius honorarium, basado en estas interpretaciones prudenciales de los 
pretores. Según varios historiados, ésta era una característica esencial 
del sistema republicano romano, que marcó una flexibilidad particular 
que lo habilitaba a enfrentar crisis políticas y sociales, sin perder la 
estabilidad del sistema como tal (por los menos hasta el siglo I ac). Una 
flexibilidad del sistema jurídico-político que permitía la posibilidad de 
introducir cambios sin la rigidez de una ley fija que ordenase de una vez 
por todas las relaciones entre los órganos de poder, asegurando el 

 
68 Alfredo Di Pietro y Ángel Enrique Lapieza Elli, Manual de derecho romano. Buenos Aires: 
Depalma, 1995, pp. 10 y 80. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

34 

correcto intercambio entre tradiciones, leyes escritas y nuevas 
convenciones.69 

Aquí el problema que surge es que sería bastante difícil de 
compatibilizar esta manera de enfocar lo político y lo jurídico desde la 
perspectiva de Hobbes. Si bien hay investigadores que argumentan que 
justamente en el Behemoth podría encontrarse un Hobbes que se acerca 
a esta idea del accionar político como arte, estos mismos estudios 
matizan fuertemente la hipótesis.70 Y aquí volvemos a la eterna 
discusión sobre el valor que puede tener la historia como maestra de 
vida para la política. Cuando Hobbes usa ejemplos históricos para 
referirse al accionar político, lo hace para hablar de cuestiones 
específicas predefinidas por él mismo, como por ejemplo aquello que se 
requiere para enfrentar posibles revueltas. Y aún en estos casos, no se 
trataría de una prudencia basada en las virtudes como se entendían en 
la teoría clásica medieval, sino más bien el aceptar el uso de ciertas 
estrategias para consolidar el poder. Otro ejemplo que podría 
mencionarse es respecto del tema que menciona el ya citado Jimenez 
Colodrero respecto del Hobbes que refiere a la figura de Augusto.71 Esta 
indagación en la historia no está predispuesta en el marco de un arte 
político que aprende de la historia para actuar de manera prudencial en 
un mundo contingente y basándose en los preceptos del derecho natural 
y la ley divina (Santo Tomás de Aquino dixit), sino sólo como un caso 
para mostrar una idea que ya está previamente sistematizada.   

En este marco y respecto de esta problemática, los levellers 
apuntarían a premisas similares. Si bien los textos de estos publicistas 
no tratan la cuestión de manera específica, podemos derivarlo (sin 
demasiada dificultad) de algunas premisas básicas de su ideario. 
Piénsese por ejemplo en su afrenta al poder de los monarcas absolutos. 
La idea de que un magistrado, como lo era el pretor romano, pudiese 
tener la capacidad de reinterpretar la ley para definir cursos de acción 
supuestamente no previstos por el sistema jurídico, sería para los 
levellers un claro ejemplo de ese “libre accionar” que los monarcas 
pretendían tener (recuérdese el título de la famosa obra de Jacobo I). Es 
elocuente en este sentido el Vox plebis de Overton, texto que antes 
habíamos citado como ejemplo de su romanidad, en donde insta a 
someterse a las leyes porque, caso contrario, los ingleses caerán en una 
“infecciosa enfermedad para el Estado, [basada] en un poder arbitrario, 

 
69 John North, “The Constitution of the Roman Republic", en A Companion to Roman 
Republic (Nathan Rosenstein y Fritz Morstein-Marx eds.), Pondichery: Blackwell, 2006, p. 
273.; Corey Brennan, "Power and Process under the Republican Constitution", en The 
Cambridge Companion to the Roman Republic (Harriet Flower ed.), Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004, p. 32.  
70 Adam Yoksas, “Strategy as enough: statesmanship as the peacemaker in Hobbes's 
Behemoth", History of Political Thought, 34, 2, 2013, pp. 229 y 250. 
71 Jimenez Colodrero, op. cit., p. 92. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

35 

y un gobierno discrecional, que en los tiempos de la prerrogativa era 
falsamente llamado la manera prudencial”.72 Si bien dije que los 
levellers no trataron puntualmente esta temática de la prudencia, esta 
frase deja bien en claro su forma de pensar. Además, estos publicistas 
nunca permitirían a la monarquía (ya sea el rey o cualquiera de sus 
magistrados) tal capacidad de acción, si se recuerda que eran los 
descendientes de los malvados normandos. Críticas análogas fueron 
expuestas no sólo hacia la monarquía de los Estuardo, sino también 
para el gobierno que comenzó a consolidarse a partir de 1649 bajo la 
égida de Cromwell, arguyendo que cualquier tipo de gobierno 
personalista (ya sea el del rey o el de un general) termina en la opresión 
del pueblo.73 Bajo esta misma línea, hay otro punto que sirve de ejemplo. 
En un momento dentro de la conflictiva época de la guerra civil y 
posterior revolución, los levellers llegaron a aceptar la monarquía, y de 
hecho tuvieron contactos con sectores realistas después de la segunda 
guerra civil.74 Esta especie de extraña alianza pudo tener distintas 
explicaciones, entre las cuales está aquella que dice que de hecho no 
existió y que fue sólo un mito recreado por el Rump Parliament 
controlado por Cromwell.75 Más allá de las explicaciones 
historiográficas, aquello que resulta vital es entender que los levellers 
podrían haber aceptado a un rey (aún un Estuardo), pero siempre y 
cuando se subordinase al ideal de soberanía popular, al texto concreto 
del Agreement y a las leyes que la Cámara de los Comunes vaya 
promulgando.76 Un segundo ejemplo lo tenemos con la figura de los 
tribunales. En la historia inglesa quizás pueda ser difícil encontrar algo 
parecido al pretor romano, pero sí existían los tribunales que en 
ocasiones podían tener una forma de actuar análoga, en base a la 
cuestión de la reinterpretación de la ley. La respuesta de los levellers no 
sería demasiado distinta. Los jueces eran parte de ese grupo, junto con 
las universidades, las corporaciones y los abogados, que habían 
implantado durante siglos el régimen esclavizante de los normandos y 

 
72 Overton, Vox plebis, op. cit., pp. 60-63. 
73 William Thompson, England's Standard Advanced, op. cit., p. 189; John Lilburne, 
England's new chains discovered, en Sharp, op. cit., p. 154; John Lilburne, The second part 
of England’s New Chains Discovered, EEBO, 2534:4, 1649, pp. 17-18. 
74 David Wootton, “Leveller democracy and the Puritan Revolution”, en The Cambridge 
history of political thought, 1450-1700 (J. H. Burns y Mark Goldie eds.), Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008, p. 421; Zagorin, op. cit., p. 38. 
75 Jason Peacey, “Print and principals: John Lilburne, civil war radicalism, and the Low 
Countries”, en John Lilburne and the Levellers (John Rees ed.), Londres / Nueva York: 
Routledge Taylor & Francis Group, 2018, pp. 79-80 y 90. 
76 John Lilburne, To all the affectors and approvers in England, EEBO, 2050:31, 1649, p. 8; 
Lilburne, The legall fundamentall liberties…, op. cit., p.57. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

36 

que en varios textos asocian a lo demoníaco.77 ¿Cómo podría permitirse 
a aquello que estos puritanos consideraban como retoños del demonio 
la capacidad de reinterpretar la ley para recrear un nuevo derecho? 
Como sucedió con otros puntos, probablemente Hobbes y los levellers 
no encaran esta cuestión bajo las mismas premisas y sin tener los 
mismos objetivos, pero el fondo tiene un núcleo común. Y ese núcleo 
parece estar lejos de la práctica política (y jurídica) que se desarrollaba 
en la República Romana. 

 
Conclusiones 
Este trabajo tuvo un humilde objetivo que era examinar una obra 
particular (y poco estudiada) de un autor tan importante como Thomas 
Hobbes. Resulta muy difícil postular algo nuevo sobre este tipo de 
clásicos. El artículo intentó presentar una mayor originalidad y brindar 
algún aporte, principalmente estudiando a Hobbes bajo tres ejes. En 
primer lugar, enfocándose en una obra que durante muchos siglos fue 
casi desconocida, y que recién en las últimas décadas comenzó a llamar 
la atención de algunos investigadores (y aún así, las publicaciones sobre 
el Behemoth son desproporcionadamente menos que las habidas para 
otras obras de Hobbes). Segundo, el objetivo se centraba en comparar 
algunas ideas que Hobbes desarrolla esta obra con las obras políticas de 
los levellers, grupo que tiene una importante literatura de investigación 
en el ámbito de la historiografía inglesa y que en las últimas décadas fue 
ponderado como pionero en importantes temáticas enmarcadas en las 
tradiciones liberales, republicanas y hasta constitucionales. En tercer 
lugar, el análisis comparativo entre estos autores se centró en cómo los 
mismos encaraban la recepción del republicanismo clásico romano, 
siendo la problemática de la recepción de los clásicos en la modernidad 
temprana un tema que está cobrando cada vez mayor vigor entre 
historiadores y politólogos.  

Siempre creí que las conclusiones no deben postular nada que no 
haya sido explicado en el desarrollo propio del trabajo. Por eso me 
limito a marcar solo dos cuestiones que se extraen de este trabajo 
comparativo entre las ideas de Hobbes y los levellers. 

 El primer punto refiere al hilo conductor de este trabajo, el 
problema de cómo los clásicos grecolatinos, y particularmente la 
tradición del republicanismo romano, influyeron (o no) en autores 
enmarcados dentro de la filosofía y teoría política moderna. Las 
distintas aristas que mostré respecto de cómo Hobbes y los levellers 
trataban esta cuestión me lleva en cierto sentido a bregar por una cierta 

 
77 Véase como ejemplo los siguientes textos: VVAA, The gallant rights, Christian priviledges, 
solemn institutions of the sea-green order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648, p. 1; John Lilburne, 
A true relation of the materiall passages of Lieut. Col. Iohn Lilburnes sufferings, EEBO, 
53:E324 (9), 1646, p. 6; William Walwyn, Tyranipocrit, discovered with his wiles, wherewith 
he vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649, p. 50. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

37 

moderación. Variadas investigaciones actuales, tanto a nivel nacional 
como internacional, parecen estar un tanto obsesionadas con una 
especie de intento de “republicanizar” los orígenes de la teoría política 
moderna, quizás con el objetivo de desanclar esta teoría de perspectivas 
centradas en la conformación del Estado moderno y la soberanía 
absoluta. En este trabajo cité algunos politólogos e historiadores que 
podrían enmarcarse de alguna manera dentro de esta perspectiva. Los 
casos de Quentin Skinner, J. G. A. Pocock y Philip Pettit quizás sean los 
más reconocidos. Otro caso interesante en este marco podría ser el de 
Maurizio Viroli. Pero también incluí algunos casos de investigadores 
menos reconocidos por fuera del ambiente de la historiografía inglesa y 
que se dedican más particularmente a temas específicos sobre la 
Revolución Puritana. Aquí podrían citarse los estudios de Rachel 
Foxley, Samuel Glover o Fernando Fernández Llebrez. No quiero pecar 
de soberbia y entiendo que este es un tema de suma complejidad. Sin 
embargo, análisis como el que intenté desarrollar en este trabajo 
deberían por lo menos matizar estos intentos de revitalizar la presencia 
de los clásicos grecolatinos y en particular de la tradición republicana 
romana. Pido que no se malinterprete, no estoy diciendo que no hubo 
ningún tipo de influencia. Sólo apunto que en ocasiones esta recepción 
no fue tan vasta, y aún en los casos en que se daba, debería analizarse 
con precisión si se trataba simplemente de un uso circunstancial con el 
solo objetivo de reforzar ideas que en última instancia estaban muy lejos 
de la esencia del republicanismo antiguo. Con esta comparación entre 
el Behemoth y la literatura política de los levellers intenté brindar un 
ejemplo de este último punto. 

La otra cuestión que simplemente querría mencionar es que este 
tipo de estudios comparativos obviamente sirven a nivel historiográfico 
para conocer mejor el ambiente ideológico de una época (cercano a lo 
que Pocock llamaba el “momento”). Pero mi interés particular estaba 
más enfocado hacia discusiones de teoría y filosofía política. Aquí el 
trabajo se encuadra en una serie de investigaciones que vengo llevando 
a cabo respecto de las bases de las ideas políticas modernas, entre ellas 
las ligadas a los orígenes del liberalismo y el republicanismo. En este 
marco, el análisis del Behemoth y los levellers se centró en brindar 
ciertos soportes sobre cómo a partir de la temprana Modernidad se fue 
gestando una teoría política que, entre otras bases, se fundamentó en 
una profunda enemistad y crítica destructiva al pasado medieval, tanto 
respecto de la teoría en sí como de las estructuras institucionales que se 
habían gestado durante siglos. Y aquí es donde paradójicamente 
parecen unirse en una extraña amistad autores que supuestamente eran 
radicalmente opuestos, como Hobbes y los levellers. Nuevamente pido 
que no se me malinterprete. No estoy negando las profundas diferencias 
que existen entre las teorías de estos intelectuales. Solamente marco que 
quizás en el fondo compartían ciertos basamentos ideológicos que 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

38 

entiendo deberíamos profundizar si queremos entender parte de la 
esencia de la teoría política moderna.  

 
 

 
Referencias bibliográficas 
 
 
Baker, Philip, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington 

Library Quarterly, 76, (2013), pp. 559–587. 
 
Barbour, Reid, English Epicures and Stoics. Ancient Legacies in Early 

Stuart Culture, Amherst: University of Massachusetts Press, 1998. 
 
Baumgold, Deborah, “When Hobbes Needed History”, en Hobbes and 

History (G.A.J. Rogers y Tom Sorell, eds.), Londres / Nueva York: 
Routledge, 2000, pp. 24–42. 

 
Bodin, Jean, Los seis libros de la República, Madrid: Tecnos, 1997. 
 
Bouwsma, William J., The Waning of the Renaissance, New Haven: Yale 

University Press, 2002. 
 
Brailsford, Henry Noel, The Levellers and the English Revolution, 

Stanford: Stanford University Press, 1961. 
 
Brice, Katherine y Lynch, Michael J., The Early Stuarts and the English 

Revolution 1603–60, Londres: Hodder Education, 2015. 
 
Brennan, Corey, “Power and Process under the Republican 

Constitution”, en The Cambridge Companion to the Roman Republic 
(Harriet Flower, ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 
2004. 

 
Caricchio, Mario, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the 

Radical Experience”, en Varieties of Seventeenth- and Early 
Eighteenth-Century English Radicalism in Context (Ariel Hessayon, 
ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, pp. 69–86. 

 
Di Pietro, Alfredo y Lapieza Elli, Ángel Enrique, Manual de derecho 

romano, Buenos Aires: Depalma, 1995. 
 
Dzelzainis, Martin, “History and Ideology: Milton, the Levellers, and the 

Council of State in 1649”, Huntington Library Quarterly, 68, (2005), 
pp. 269–287. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

39 

Edwards, Philip, The Making of the Modern English State, 1460–1660, 
Basingstoke: Palgrave, 2001. 

 
Fernández Llebrez, Fernando, “Los levellers y el ‘humanismo radical’: 

dentro y fuera del republicanismo”, Foro Interno, 14, (2014), pp. 
35–63. 

 
Foxley, Rachel, The Levellers. Radical Political Thought in the English 

Revolution, Manchester: Manchester University Press, 2013. 
 
Glover, Samuel Dennis, “The Putney Debates: Popular versus Élitist 

Republicanism”, Past & Present, 164, (1999), pp. 47–80. 
 
Hampsher-Monk, Iain, “The Political Theory of the Levellers: Putney, 

Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, (1976), 
pp. 397–422. 

 
Hill, Christopher, Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation 

of the English Revolution of the 17th Century, Nueva York: St. 
Martin’s Press, 1997. 

 
Hobbes, Thomas, Leviathan, Oxford: Clarendon Press, 2012. 
 
Hobbes, Thomas, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The 

University of Chicago Press, 1990. 
 
Jiménez Colodrero, Andrés, “Hobbes y Tácito: balance y conclusiones”, 

en Perspectivas latinoamericanas sobre Hobbes (María Liliana 
Lukac, comp.), Buenos Aires: Educa, 2008. 

 
Kraynak, Robert, “Hobbes’s Behemoth and the Argument for 

Absolutism”, The American Political Science Review, 76, 4, (1982), 
pp. 837–847. 

 
Krey, Gary S. de, Following the Levellers: Political and Religious Radicals 

in the English Civil War and Revolution, 1645–1649, Londres: 
Palgrave Macmillan, 2017. 

 
Kwiatkowski, Nicolás, Historia, progreso y ciencia: Textos e imágenes en 

Inglaterra, 1580–1640, Buenos Aires: Miño y Dávila, 2009. 
 
Levy, Fritz, “The Background of Hobbes’s Behemoth”, en The Historical 

Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y David 
Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center Press y 
Cambridge University Press, 2002, pp. 243–266. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

40 

Lilburne, John, The Upright Mans Vindication, EEBO, 109:E708 (22), 
1653. 

 
Lilburne, John, A Defensive Declaration of Lieut. Col. John Lilburn, 

EEBO, 108:E702 (2), 1653. 
 
Lilburne, John, L. Colonel John Lilburns Apologetisch Verhael, EEBO, 

101:E659 (30), 1652. 
 
Lilburne, John, As You Were, or, The Lord General Cromwel and the 

Grand Officers of the Armie Their Remembrancer, EEBO, 464:1, 
1652. 

 
Lilburne, John, To All the Affectors and Approvers in England, EEBO, 

2050:31, 1649. 
 
Lilburne, John, The Second Part of England’s New Chains Discovered, 

EEBO, 2534:4, 1649. 
 
Lilburne, John, The Legall Fundamentall Liberties of the People of 

England Revived, Asserted, and Vindicated, Text Creation 
Partnership, 2008–2009; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649. 

 
Lilburne, John, Strength Out of Weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649. 
 
Lilburne, John, A Defiance to Tyrants. Or The Araignment of Two Illegall 

Committees, EEBO, 81:E520 (30), 1648. 
 
Lilburne, John, The Peoples Prerogative and Priviledges, Asserted and 

Vindicated…, EEBO, 67:E427 (4), 1647. 
 
Lilburne, John, The Opressed Mans Opressions Declared, EEBO, 766:32, 

1647. 
 
Lilburne, John, The Ivglers Discovered, EEBO, 65:E409 (22), 1647. 
 
Lilburne, John, Regall Tyrannie Discovered…, EEBO, 59:E370 (12), 

1647. 
 
Lilburne, John, Rash Oaths Unwarrantable: and the breaking of them as 

inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647. 
 
Lilburne, John, Plaine Truth Without Feare or Flattery or, A true discovery 

of the unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO, 
63:E400 (5), 1647. 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

41 

Lilburne, John, Ionahs Cry Out of the Whales Belly, EEBO, 63:E400 (5), 
1647. 

 
Lilburne, John, An Anatomy of the Lords Tyranny and Iniustice exercised 

upon Lieu. Col. Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of 
London, EEBO, 58:E362 (6), 1646. 

 
Lilburne, John, A True Relation of the Materiall Passages of Lieut. Col. 

Iohn Lilburnes sufferings , EEBO, 53:E324 (9), 1646. 
 
Lilburne, John, The Poore Mans Cry, EEBO, 1604:08, 1639. 
 
Lilburne, John, Come Out of Her My People or an answer to the questions 

of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639. 
 
Lilburne, John, “The Petition of 11 September 1648”, en Cobbett’s 

Parliamentary History of England (William Cobbett, ed.), Londres: 
T. C. Hansard; R. Bagshaw, 1806–1812. 

 
Lilburne, John, “England’s New Chains Discovered”, en The English 

Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 

 
Lilburne, John, “The Young Men’s and the Apprentices’ Outcry”, en The 

English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998. 

 
Lilburne, John; Walwyn, William; Overton, Richard y Prince, Thomas, 

“An Agreement of the Free People of England”, en The English 
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 

 
Lockyer, Roger, Tudor and Stuart Britain, 1485–1714, Londres / Nueva 

York: Routledge, 2013. 
 
MacGillivray, Royce, “Thomas Hobbes’s History of the English Civil 

War. A Study of Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2, 
(1970), pp. 179–198. 

 
Morgan, Edmund, La invención del pueblo, Buenos Aires: Siglo XXI, 

2006. 
 
Nenner, Howard, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the 

Right of Resistance in Seventeenth-Century England ”, Journal of 
British Studies, 48, (2009), pp. 859–870. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

42 

North, John, “The Constitution of the Roman Republic”, en A 
Companion to the Roman Republic (Nathan Rosenstein y Fritz 
Morstein-Marx, eds.), Pondichery: Blackwell, 2006. 

 
Overton, Richard, An Appeale from the Degenerate Representative Body 

the Commons of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398 
(28), 1647. 

 
Overton, Richard, A Sacred Decretal, or Hue and Cry, EEBO, 47:E286 

(15), 1645. 
 
Overton, Richard, Martin’s Eccho: or A remonstrance, from His Holinesse 

reverend young Martin Mar-Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645. 
 
Overton, Richard, The Araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276 

(23), 1645. 
 
Overton, Richard, The Nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290 

(17), 1645. 
 
Overton, Richard, Divine Observations upon the London-Ministers Letter 

Against Toleration, EEBO, 1079:14, 1646. 
 
Overton, Richard, The Commoners Complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646. 
 
Overton, Richard, The Ordinance for Tythes Dismounted, Thomson Gale, 

2005; Goldsmiths’-Kress no. 00918.9; Wing O632; OCLC 20884778, 
1646. 

 
Overton, Richard, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646. 
 
Overton, Richard, “A Remonstrance of Many Thousand Citizens”, en 

The English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge 
University Press, 1998. 

 
Overton, Richard, “An Arrow Against All Tyrants”, en The English 

Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University 
Press, 1998. 

 
Overton, Richard; Wildman, John; Sexby, Edward y Lilburne, John, 

England’s Miserie, and Remedie remedie in a judicious letter from an 
utter-barrister to his speciall friend, concerning Leiutenant [sic] Col. 
Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645. 

 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

43 

Peacey, Jason, “Print and Principals: John Lilburne, Civil War 
Radicalism, and the Low Countries”, en John Lilburne and the 
Levellers (John Rees, ed.), Londres / Nueva York: Routledge Taylor 
& Francis Group, 2018, pp. 79–94. 

 
Pettit, Philip, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas 

republicanas (Félix Ovejero, José Luis Martí y Roberto Gargarella, 
eds.), Barcelona: Paidós, 2004, pp. 115–136. 

 
Pocock, J.G.A., El momento maquiavélico. El pensamiento político 

florentino y la tradición republicana atlántica, Madrid: Tecnos, 
2002. 

 
Rahe, Paul, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and 

Orders in Early Modern Political Thought, Chapel Hill / Londres: The 
University of North Carolina Press (Kindle Edition), 1994. 

 
Rees, John, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in 

England 1640–1650, Nueva York: Verso, 2016. 
 
Richards, Peter, John Lilburne (1615–1617): English Libertarian, 

Londres: Libertarian Alliance, 2008. 
 
Rosler, Andrés, Razones públicas: Seis conceptos básicos sobre la 

república, Buenos Aires: Katz, 2016. 
 
Schmitt, Carl, El nomos de la tierra, Buenos Aires: Struhart & Cía., 2005. 
 
Skinner, Quentin, Liberty Before Liberalism, Cambridge: Cambridge 

University Press, 1998. 
 
Skinner, Quentin, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop 

Journal, 61, (2006), pp. 156–170. 
 
Springborg, Patricia, “Hobbes’s Biblical Beasts: Leviathan and 

Behemoth”, Political Theory, 23, 2, (1995), pp. 353–375. 
 
Thompson, William, “England’s Standard Advanced”, en The Concise 

Encyclopedia of the Revolutions and Wars of England, Scotland, and 
Ireland, 1639–1660 (Stephen C. Manganiello, ed.), Lanham: 
Scarecrow Press, 2004, pp. 189–190. 

 
Verardi, Julián, Tiempo histórico, capitalismo y modernidad: La 

experiencia inglesa en la modernidad temprana, Buenos Aires: Miño 
y Dávila, 2013. 



EL BEHEMOTH DE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

44 

VVAA, The Gallant Rights, Christian Priviledges, Solemn Institutions of 
the Sea-Green Order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648. 

 
Walter, John, “Crowds and Popular Politics in the English Revolution”, 

en The Oxford Handbook of the English Revolution (M. J. Braddick, 
ed.), Oxford / Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 330–
346. 

 
Walwyn, William, The Power of Love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643. 
 
Walwyn, William, The Compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14, 

1644. 
 
Walwyn, William, Englands Lamentable Slaverie, EEBO, 50:E304 (19), 

1645. 
 
Walwyn, William, A Parable or consultation of physitians upon Master 

Edwards, EEBO, 58:E359 (8), 1646. 
 
Walwyn, William, A Whisper in the Eare of Mr. Thomas Edwards 

minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646. 
 
Walwyn, William, An Antidote Against Master Edwards His Old and New 

Poyson, Farmington Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646 / 2005. 
 
Walwyn, William, The Bloody Proiect or a discovery of the new designe, 

in the present war, EEBO, 73:E460 (4), 1648. 
 
Walwyn, William, Tyranipocrit discovered with his wiles, wherewith he 

vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649. 
 
Walwyn, William, Walwyns Just Defence against the aspertions cast upon 

him in a late un-Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO, 
1370:16, 1649. 

 
Walwyn, William, “Gold Tried in the Fire”, en The English Levellers 

(Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 
1998. 

 
Winship, Michael P., “Godly Republicanism and the Origins of the 

Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, (2006), 
pp. 427–462. 

 
Wootton, David, “Thomas Hobbes’s Machiavellian Moments”, en The 

Historical Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y 



Mario Leonardo Miceli 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 
 

45 

David Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center 
Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 210–242. 

 
Wootton, David, “Leveller Democracy and the Puritan Revolution”, en 

The Cambridge History of Political Thought, 1450–1700 (J. H. Burns 
y Mark Goldie, eds.), Cambridge: Cambridge University Press, 
2008. 

 
Yoksas, Adam, “Strategy as Enough: Statesmanship as the Peacemaker 

in Hobbes’s Behemoth”, History of Political Thought, 34, 2, (2013), 
pp. 225–251. 

 
Zagorin, Perez, A History of Political Thought in the English Revolution, 

Whitstable: Latiner Trend & Co. Ltd., 1965. 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

 
 
 
 
 
 

 

 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

 
 
 
 
 

De la libertad en el Estado a la libertad del 
Estado: Hobbes entre el liberalismo y el 

republicanismo 
 

 
 

Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
Gimnasio Los Andes  

Bogotá, Colombia 
ORCID: 0000-0003-2259-2521 

gutierrez@usantotomas.edu.co 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resumen 
Este trabajo tematiza la concepción hobbesiana de la libertad desde un 
ángulo que trasciende al paradigma mecanicista de la libertad negativa 
y expone su compatibilidad con una magnitud prima facie antagónica: 
la obediencia política. Para ello, el texto ofrece un balance del 
tratamiento que Thomas Hobbes da al concepto de libertad en el 
Leviatán mediante su contraste con las tipologías formuladas por 
Benjamin Constant, Isaiah Berlin y Quentin Skinner, referentes que 
comparten una fijación por el concepto de libertad y una antipatía por 
la propuesta hobbesiana. El itinerario de trabajo comprende tres 
momentos: (I) evidenciar la filiación liberal con que Hobbes aborda el 
concepto negativo de libertad, (II) informar la cercanía entre la 
autodeterminación individual y estatal en el Leviatán y los rudimentos 
republicanos del concepto positivo de libertad, y (III) reseñar la 
contribución hobbesiana al paradigma moderno de la moral prudencial 
como articulador entre versiones adversas de la libertad.  

https://orcid.org/0000-0003-2259-2521


DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

48 

Palabras clave 
Libertad, obediencia, liberalismo, republicanismo  
 
Abstract 
This paper deals with the Hobbesian conception of liberty from a 
perspective that transcends the mechanistic paradigm of negative 
liberty and exposes its compatibility with a prima facie opposite 
magnitude: political obedience. To this end, the text presents a balance 
of Thomas Hobbes treatment of the concept of liberty in the Leviathan 
by contrasting it with the typologies formulated by Benjamin Constant, 
Isaiah Berlin and Quentin Skinner, authors who share an attraction for 
the concept of liberty and an aversion for the Hobbesian proposal. The 
work plan is integrated by three moments: (I) to expose the liberal 
affiliation with which Hobbes approaches the negative concept of 
liberty, (II) to report the closeness between individual and state self-
determination in the Leviathan and the republican foundations of the 
positive concept of liberty, and (III) to outline the Hobbesian 
contribution to the modern paradigm of prudential morality as an 
articulator between contrary versions of liberty.this work, first of all, I 
focus on historically outlining some aspects of how Hobbes receives the 
problem of political power; Secondly, I clarify what the theory of 
indirect power defended by Bellarmine consists of; in third place; I 
analyze the arguments by which Hobbes intends to object to the 
cardinal; Fourthly, I point out how the problem of indirect power is 
updated in the contemporary world; Finally, I conclude on the 
limitation of the concept of state sovereignty.  
 
Keywords 
Liberty, freedom, obedience, liberalism, republicanism  
  



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

49 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

al podría decirse que las críticas frecuentemente dirigidas a 
Thomas Hobbes, en torno a la dificultad de armonizar su 
predilección autoritativa con el axioma moderno de la libertad 
natural, carecen de sustento en la obra del autor. El propio 

Hobbes afirma en más de una ocasión que la limitación de la libertad 
natural puede considerarse la finalidad principal de la existencia de la 
ley civil.1 Reconociendo tempranamente esta premisa, este trabajo no 
busca desacreditar las críticas a la concepción hobbesiana de la libertad 
restando importancia a los pasajes del Leviatán (1651) que las inspiran, 
sino que pretende hacerlo en virtud de una lectura menos reduccionista 
de la prosa hobbesiana en su conjunto. En lo que sigue se presenta una 
pauta de interpretación que se niega a dar por cierto que la limitación 
hobbesiana de la libertad natural vaya en detrimento de la libertad 
propiamente dicha, sorteando también la conclusión de que todo lo que 
el Leviatán tiene para decir al respecto del principio fundante de la 
modernidad política se reduzca a la “ausencia de impedimentos 
externos”. En esto preferimos situarnos junto a autores como Quentin 
Skinner, cuyo juicio apunta que  

 
…sugerir, como han hecho muchos comentadores, que Hobbes 
exhibe una “hostilidad creciente” hacia las reivindicaciones en pro 
de la libertad y que esta hostilidad encuentra su punto más alto en 
el Leviathan es malinterpretar el sentido de sus reflexiones-2 

 
Para enseñar cómo el concepto hobbesiano de libertad desborda 

con mucho la célebre acepción negativa, nos proponemos un balance de 
la cadencia conceptual del Leviatán a la luz de tres abordajes tipológicos 
análogos. Nos referimos a los contrapuntos presentados por Benjamin 
Constant en De la libertad de los antiguos comparada con la de los 
modernos (1819), por Isaiah Berlin en Dos conceptos de libertad (1958), 
y por el propio Skinner en textos como La idea de libertad negativa: 

 
1 Thomas Hobbes, Leviatán o la materia, forma y poder de una república, eclesiástica y civil 
(trad. de M. Sánchez Sarto). Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2007, pp. 173, 
220. 
2 Quentin Skinner, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi). Bernal: Universidad 
Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo, 2010, p. 137. 

M 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

50 

perspectivas filosóficas e históricas (1982-1983), y Hobbes y la libertad 
republicana (2008). La razón de confrontar nuestra agenda 
interpretativa con esta serie de tipologías es contribuir al despeje de al 
menos dos razonamientos que, siendo a nuestro juicio dudosos, suelen 
reproducirse con facilidad en este entorno de debate incluso, como 
veremos, por cuenta de los autores mencionados. El primero afirma que 
la libertad negativa del individuo hobbesiano no aguarda otro designio 
que el de verse integralmente rendida a la autoridad del Estado 
leviatánico; por el segundo se aduce que el modelo político hobbesiano 
no resiste la incursión de una idea de libertad que no sea su propia 
acepción negativa, siendo, luego, incompatible con todas las demás. 
Ambas hipótesis confluyen en una misma proposición de acuerdo con 
la cual el diseño ideado por Hobbes no informa la compatibilidad 
esencial entre la libertad y la obediencia. Esquemáticamente hablando, 
creemos que Constant, Skinner y Berlin han dado cada cual a su manera 
en colegir que dicha concordancia es ciertamente posible, mas ninguno 
concede que tal posibilidad encuentre en la obra de Hobbes condiciones 
suficientes de realización.  

Con todo, para desarrollar una línea de lectura desde la cual sea 
posible atribuirle a Hobbes una comprensión del concepto de libertad 
más madura de lo que sus adversarios suelen reconocerle, nuestra 
estructura argumentativa se despliega a lo largo de tres momentos: la 
aproximación inicial (apartados I y II) consistirá en revisar la crítica 
protoliberal que hace de Hobbes un fanático de la autoridad estatal 
incapaz de admitir la inalienabilidad de la esfera privada, para lo cual 
enseñaremos cómo prosperan en el vientre leviatánico los síntomas más 
individualistas de la libertad. La segunda etapa de la discusión 
(apartados III y IV) supone un desafío tanto mayor por cuanto el 
semblante liberal del ideario hobbesiano es concedido solamente para 
hacerle vulnerable ante los contraargumentos republicanos que 
denuncian la ausencia de una libertad basada en la autodeterminación 
positiva de la esfera pública y de los individuos que la integran, todo lo 
cual nos instará a examinar el verdadero alcance conceptual de 
nociones como soberanía y derecho de naturaleza. En su arco final 
(apartados V y VI), este trabajo se propone mostrar cómo el marco de 
la modernidad política, a través de un principio de conducta prudencial 
reivindicado tanto por el liberalismo hobbesiano como por el 
republicanismo maquiaveliano, permite salvar la brecha entre interés 
personal y deber cívico, contribuyendo por la misma operación a 
despejar la aparente contradicción entre libertad y obediencia 

  
 

I. El accionar cualitativo de la soberanía 
Para desembarazarnos de algunos de los juicios más triviales que 

han pesado sobre Hobbes, atendamos a la primera y más simple capa 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

51 

de la crítica al Leviatán, labrada por Constant en la versión extendida de 
sus Principios de política aplicables a todos los gobiernos (1806). Allí, 
Constant declara que de los dos principios que hacen a la idea 
rousseauniana de autoridad política (origen en la voluntad general, de 
un lado, y cualidad de absoluta, del otro), uno de ellos le conduce a lidiar 
con Hobbes como partidario insigne del absolutismo. Constant no tiene 
reparos en admitir que toda autoridad legítima lo es por emanar del 
ejercicio de una voluntad general; su preocupación radica en la 
pretensión hobbesiana de que el poder autoritativo sea investido con un 
derecho de ejecución ilimitado, capaz de pronunciarse allende la 
individualidad y, en casos de necesidad, en detrimento de ella. Para él, 
el que la autoridad política sea concebida como absoluta tiene como 
contraprestación un extravío inminente de la libertad. Así, Constant 
encarna la faceta más superficial del desdén por la propuesta 
hobbesiana, arguyendo que “con la palabra absoluto, ni la libertad ni 
(…) la paz ni la felicidad son posibles bajo ninguna institución”.3 
Repuntando su alegato, Constant se siente en la necesidad de recordarle 
a Hobbes ciertas obviedades, como que el castigo no recae sino sobre 
las culpas, que la guerra no procede sino en la enemistad y que la ley no 
cabe sino en el desorden, todo lo cual sugiere que el filósofo suizo carga 
sobre el inglés un concepto cuantitativo del carácter absoluto que reviste 
la soberanía.4 Dicho en las palabras de Berlin, “Constant no podía 
comprender por qué si el soberano era ‘todo el mundo’ no debía oprimir, 
si así lo decidía, a ninguno de los ‘miembros’ de su yo invisible”.5 Esto 
es, la reducción del poder absoluto a una magnitud puramente 
cuantitativa solamente puede redundar en la alienación absoluta de 
todas y cada una de las instancias sobre las cuales su voluntad se 
proyecta. 

Ciertamente, Constant es sensato en circunscribir normativamente 
los alcances de la soberanía en un sentido cualitativo, es decir, ciñendo 
su capacidad de interferencia a los casos en que el deber y necesidad de 
hacerlo le habilita y no meramente por el mero derecho y posibilidad de 
interferir. Lo que nos parece discutible es que la versión hobbesiana del 
absolutismo sea –como lo presume Constant– una medida cuantitativa 
que interfiere a todos los efectos en proporción a su densidad 
aritmética. De ser cierto que la idea hobbesiana de soberanía absoluta 
equivale al desalojo de todo resto de libertad, entonces resulta 
completamente enigmática la existencia del capítulo XXI del Leviatán, 
a cuyo contenido no se hace mención alguna en la crítica de Constant. 

 
3 Benjamin Constant, Principios de política aplicables a todos los gobiernos (trad. de V. 
Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores; Liberty Fund, 2011, p. 43. 
4 Ídem. 
5 Isaiah Berlin, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi trayectoria intelectual 
(trad. de Á. Rivero). Madrid: Editorial Alianza, 2014, p. 104. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

52 

Nosotros creemos que Hobbes no es indiferente a la idea de que lo que 
acaba de dar sentido a la libertad, incluso en su escueta acepción 
negativa, es la aclaración cualitativa del espacio de no interferencia y, 
por tanto, un ejercicio discerniente de la soberanía absoluta. 
Precisamente, en el mencionado capítulo XXI, dedicado a tematizar la 
libertad de los súbditos, cual contestación anticipada a la inquietud 
constantiana de que “las leyes podrían prohibir tantas cosas que 
tampoco habría libertad”, Hobbes reconviene alegando que “no existe 
en el mundo Estado alguno en el cual se haya establecido normas 
bastantes para la regulación de todas las acciones y palabras de los 
hombres, por ser cosa imposible”.6 En efecto, el criterio del inglés 
apunta que incluso en los contextos más intervencionistas, siempre que 
las conductas no estén permanentemente mediadas por la coerción 
física, la existencia de un espacio elemental en el que el individuo 
conserva su derecho individual de desplegarse negativamente con 
libertad es una deducción necesaria.  

Nuevamente, el estudio de Berlin en Dos conceptos de libertad 
resulta ilustrativo a este respecto. Emparentando el liberalismo de 
Alexis de Tocqueville y Constant con la filosofía política de John Locke, 
John Stuart Mill y Hobbes –cuya definición de hombre libre cita en una 
nota al pie–, Berlin advierte que, si bien todos ellos veían claramente la 
necesidad de acotar la libertad individual para que ésta no barriese con 
los capitales integradores de la sociedad civil, también creían “que debía 
existir un cierto ámbito mínimo de libertad personal que no podía ser 
violado bajo ningún concepto”.7 En el mismo texto también se sitúa a 
Hobbes en un espectro de pensamiento “conservador” y “reaccionario”, 
caracterizado por acentuar más briosamente la necesidad de regular las 
conductas individuales con vistas al mantenimiento de valores como la 
justicia, la seguridad, la felicidad, la cultura, entre otros. Poniendo como 
contrapunto de Hobbes las posturas más interesadas en la contención 
del poder público, Berlin afirma que “los dos bandos están de acuerdo 
en que una parte indeterminada de la vida humana ha de permanecer 
independiente de la esfera de control social. Invadir este vedado, por 
poco que fuera, sería despotismo”.8  

En este sentido, concediendo a Hobbes un interés por mantener 
una esfera de libertad individual, Berlin dará un giro a la idea de la 
pérdida de libertad en el modelo leviatánico al atenuar el alcance de la 
tesis. Lo que se afirma a partir de Berlin no es ya que el diseño 
hobbesiano sea enteramente incompatible con la libertad, sino que en 
los casos concretos en que la legalidad afirma su pretensión autoritativa 
de condicionar normativamente la conducta del individuo, la 

 
6 Constant, Principios…, p. 30; Lev, p. 173. 
7 Berlin, Dos conceptos…, p. 50. 

8 Ibíd., p. 53. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

53 

observancia de la ley comporta un acto no-libre. Las leyes, en rigor, no 
encadenan al individuo en todas y cada una de las circunstancias que 
hacen a su jurisdicción, mas sí lo hacen en aquellas situaciones a las que 
su enunciado refiere, incluso si de su cumplimiento emana un beneficio 
más idóneo que la libertad individual o si se evita un yugo aún más 
subordinante que la legalidad. En términos del concepto negativo de 
libertad, lo que se anota no es su abolición a todos los efectos, sino que 
del hecho de que las interferencias legales resulten convenientes para 
dar cabida a un entorno de seguridad, justicia, igualdad, abundancia, 
ocio, etcétera, no se sigue que dichas interferencias no sean tales. Según 
lo interpreta Berlin, Hobbes habría preferido ser franco con respecto a 
la suspensión cualitativa de la libertad antes que “engañar” a su lector a 
propósito de las implicaciones que la aplicación de la ley acarrea para 
su derecho de no ser obstaculizado. Con todo, Hobbes “no tenía la 
pretensión de que los soberanos no esclavizasen sino que justificó tal 
esclavitud, y al menos no tuvo la desvergüenza de denominarla libertad” 
concluye Berlin9. Es aquí donde el argumento de Berlin empieza a 
generarnos suspicacias. No tanto por la liviandad de considerar que 
Hobbes justifica algún grado de esclavitud en su esquema de sujeción 
política, sino porque una lectura cuidadosa del Leviatán no puede 
ignorar que Hobbes sí informa la coherencia entre la libertad y los actos 
de obediencia. 

 
II. Obediencia voluntaria: sobre la libertad en el Estado 

La tesis más célebre desarrollada por Skinner a propósito de 
Hobbes se refiere precisamente el arqueo que adolece el concepto de 
libertad en el Leviatán con respecto a obras anteriores como Elementos 
del derecho natural y político (1640) y De cive (1642). Frente a los 
Elementos, donde el concepto no aparece explícitamente definido, 
Skinner adhiere a la hipótesis de Philip Pettit, de acuerdo con la cual 
Hobbes habría dado a la idea de libertad una especificidad subliminal, 
pero inequívoca, empleando la palabra para referirse a la “ausencia de 
obligación”.10 Bajo este criterio no habría lugar a objetar la idea de 
Berlin según la cual un acto de obediencia es idéntico a un acto no-libre. 
Sin embargo, en la presentación del 1642 introduce una definición 
explícita, ya condicionada por la cláusula mecanicista que deriva su 
sentido y validez conceptual de su aplicabilidad al movimiento de los 
cuerpos: “la libertad, si quisiéramos definirla, no es otra cosa que una 
ausencia de obstáculos que impiden el movimiento”.11 Pero no es sino 

 
9 Ibíd., p. 104. 
10 En Liberty and Leviathan, Philip Pettit [“Liberty and Leviathan”. Politics, Philosophy and 
Economics, 4, 1, (2005), p. 137] despliega el argumento histórico-conceptual según el cual 
“en The Elements of Law se hace referencia clara y únicamente a la libertad como no-
obligación”. 
11 Thomas Hobbes, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza Editorial, 2000, p. 167. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

54 

hasta el Leviatán que nuestro filósofo ultima su definición mediante un 
injerto sumamente relevante para las consideraciones políticas, 
refiriéndose no ya a obstáculos o impedimentos sin más, sino a 
obstáculos “externos”, que recortan de facto el espacio de movilidad del 
individuo, por distinción de los obstáculos “internos” o “arbitrarios”, 
que radican en el propio arbitrio deliberativo del agente. “Cuando el 
impedimento de la moción radica en la constitución de la cosa misma, 
no solemos decir que carece de libertad”, aduce Hobbes apenas unas 
líneas antes de sugerir de qué manera, dada la consumación de la 
definición negativa de libertad, es posible afirmar que ésta es 
compatible con movilizadores internos al arbitrio que, como el temor, 
conducen a la obediencia.12  

Esta compatibilidad es la que asoma en los casos más ordinarios 
de obsecuencia civil, cuyo ejemplo más diciente, en opinión de Hobbes, 
es el caso de quien paga sus deudas por temor a la pena de prisión. Lo 
que garantiza la libertad de este acto de obediencia es un axioma liberal 
elemental, y es que la medida punitiva que respalda la norma no es 
preventiva, sino consecutiva, de modo que no se clausura la posibilidad 
de deliberar sobre las alternativas y actuar con arreglo al veredicto final; 
mas cuando el juicio indica que lo más conveniente es ceñirse a la ley, 
el resultado, en demérito de la lectura de Berlin, es un acto deliberado –
libre– de obediencia. Así, cuando se afirma que “generalmente todos los 
actos que los hombres realizan en los Estados, por temor a la ley, son 
actos cuyos agentes tenían libertad para dejar de hacerlos”, el 
razonamiento opera con una idea de libertad negativa circunscrita a la 
ausencia de interferencia factual sobre nuestros actos voluntarios, no a 
la ausencia de consecuencias sobre los mismos.13 Obedecer y 
desobedecer son alternativas plenamente habilitadas para cualquiera en 
situación civil; que la ley, por otra parte, esté amparada por un poder 
coercitivo presto a interceder en caso de desobediencia es una realidad 
distinta. En efecto, Hobbes no considera que todo lo que se desprenda 
de los actos libres deba convalidar las pretensiones del agente, o lo que 
es igual, Hobbes entiende bien que el ejercicio de la libertad también 
puede ser contraproducente para sí mismo. Dicho lo cual, el temor a las 
consecuencias indeseables de un acto libre de desobediencia no hace 
menos libre el sucesivo acto de obediencia. 

Si bien el libre accionar, al decantarse en desacato, puede acarrear 
consecuencias asociadas al recorte de la libertad negativa, las 
derivaciones de los actos deliberados de obediencia también pueden 
consistir en un recibimiento de cierta libertad. Así se insinúa en el 
escenario hobbesiano de la conquista al aludir a “quienes contratan con 
el vencedor, prometiéndole obediencia a cambio de la vida y de la 

 
12 Lev., p. 171. 

13 Lev., p. 172. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

55 

libertad.”14 De esta cita es razonable suponer que lo que se recibe por 
efecto del pacto no es un aumento o expansión de la libertad negativa; 
si bien tampoco se trata de una reducción del espacio de no 
interferencia. Lo que se sigue del pacto consiste no en el acotamiento 
fáctico de la libertad negativa, sino en el aseguramiento acotado de su 
ejercicio. Ahora, tal y como explica el propio Berlin, desde la óptica 
liberal clásica la admisión del orden civil y sus interdicciones no se 
explica únicamente por el tamaño de la libertad negativa políticamente 
amparada. Otro tipo de beneficios son los que acaban de dar sentido a 
las relaciones de subordinación política, beneficios que Berlin se cuida 
de homologar con la libertad negativa, lo cual no nos inhibe a nosotros 
de identificarlos con otro tipo de libertad. Esta meditación sobre el 
producto de los actos libres de obediencia interpela nuevamente a 
Constant, quien introduce una significación de libertad sucedánea pero 
distinta de la de libertad negativa, a saber: la libertad moderna. 

Consideremos, primero, qué es lo que tiene en mente Hobbes a 
propósito del fruto de la vida civil. Ya en el onceavo capítulo, el filósofo 
incrusta entre las causas de la disposición humana a la obediencia civil 
un distintivo “afán de tranquilidad y de placeres sensuales” cuya 
consecución se ve, en circunstancias pre-estatales, continuamente 
postergada para priorizar las laboras de supervivencia y seguridad 
propia. De ahí que este “amor a las artes”, este “afán de saber, y las artes 
de la paz inclinan a los hombres a obedecer un poder común, porque tal 
deseo lleva consigo un deseo de ocio, y, por consiguiente, de tener la 
protección de algún otro poder distinto al propio” a fin de destinar 
nuestra fuerza vital al desempeño de actividades y propósitos más 
concupiscibles.15 Esta inclinación humana a trascender la mera 
disposición de autoconservación halla su cauce intraestatal en las 
libertades que, en “el silencio de la ley” –lo cual no equivale a ausencia 
de legalidad–, todo súbdito está en posición de ejercer conforme a lo que 
su propio juicio y preferencias privadas determinen:  

 
…por ejemplo, la libertad de comprar y vender y de hacer, entre sí, 
contratos de otro género, de escoger su propia residencia, su propio 
alimento, su propio género de vida, e instruir sus niños como crea 
conveniente, etc.”16  

 
Parafraseando a Hobbes,17 lo que los individuos procuran mediante su 
conversión civil es la oportunidad de ocurrencia para la industria, la 
certidumbre en la planificación a futuro, el cultivo de las tierras, la 

 
14 Lev., p. 580. 
15 Lev., p. 80. 
16 Lev., pp. 173-174. 

17 Lev., p. 103. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

56 

propiedad sobre las mismas, los ejercicios de navegación, la 
construcción de edificaciones confortables, la emergencia de 
instrumentos que facilitan labores de gran esfuerzo, el conocimiento 
acerca la faz de la tierra, el cómputo del tiempo, las artes, las letras y, 
en síntesis, la sociedad.18 Con todo, el concepto de seguridad civil, que 
para Hobbes constituye la causa final de la fundación del Estado, no 
agota su significado en “una simple conservación de la vida”, sino que 
en su enunciación también deben considerarse implicadas “todas las 
excelencias que el hombre puede adquirir para sí mismo por medio de 
una actividad legal, sin peligro ni daño para el Estado”19. 

Por su parte, cuando Constant, en De la libertad de los antiguos 
comparada con la de los modernos, afirma que “el objeto de los 
modernos es la seguridad de sus goces privados; y ellos llaman libertad 
a las garantías concedidas por las instituciones de estos mismos gocen”, 
sus palabras no resultan adversas al criterio con que Hobbes enseña no 
ya la mera conveniencia fisiológica de una vida civilmente ordenada, 
sino la deseabilidad individualista e industrialista de la misma.20 En los 
primeros parágrafos de su conferencia, Constant se refiere al concepto 
de libertad moderna como: 

 
…el derecho de no estar sometido sino a las leyes, no poder ser 
detenido, ni preso, ni muerto, ni maltratado de manera alguna por 
el efecto de la voluntad arbitraria de uno o de muchos individuos: 
es el derecho de decir su opinión, de escoger su industria, de 
ejercerla, y de disponer de su propiedad, y aun de abusar si se 
quiere, de ir y venir a cualquier parte sin necesidad de obtener 
permiso, ni de dar cuenta a nadie de sus motivos o sus pasos: es el 
derecho de reunirse con otros individuos, sea para deliberar sobre 
sus intereses, sea para llenar los días o las horas de la manera más 
conforme a sus inclinaciones y caprichos.21 
 
Este espectro de prerrogativas, todas las cuales suponen un margen 

de interferencia legislativa, ya excede lo que conceptualmente 
contempla la libertad negativamente entendida. Por otra parte, vistas 
las permisiones con que Hobbes caracteriza la vida en el entorno estatal, 
difícilmente podrían considerarse excluidas de él las libertades relativas 
al regocijo individual de una intimidad impenetrable, el beneficio 
personal de una sociabilidad pacífica y el disfrute del producto de la 

 
18 Lecturas como la de Hannah Arendt en Los orígenes del totalitarismo (1951) y Pierre 
Manent en Historia del pensamiento liberal (1987) reseñan el proceso hobbesiano de 
creación del Estado como la búsqueda interesada de condiciones de paz civil en las que los 
individuos puedan gozar del fruto de su iniciativa privada.  
19 Lev., p. 275. 
20 Benjamin Constant, Del espíritu de conquista (trad. de M. Truyol Wintrich y M. Antonio 
López). Madrid: Editorial Tecnos, 1988, p. 76. 
21 Ibíd., p. 67. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

57 

iniciativa privada. Decimos, pues, que lo que el liberalismo de Constant 
denomina “libertad moderna” no se revela diametralmente distinto de 
lo que Hobbes entiende por “libertad de los súbditos”. Más aún, siendo 
estas libertades, a juicio de Hobbes, el fruto de un acto de autolimitación 
y obediencia primordial, no nos parece del todo claro –al menos no tan 
claro como le resulta a Berlin– que el esquema hobbesiano se resista a 
concebir la obediencia como una forma específica de ejercer la libertad. 
Más adelante ofreceremos pistas adicionales a este respecto. 

Por lo pronto, incumbe reconocer una omisión significativa en el 
recién citado parágrafo, y es todo lo tocante a las líneas en las cuales 
Constant define la libertad moderna, además, como el “derecho de 
influir (…) en la administración del gobierno”.22 De este punto 
quisiéramos pasar a ocuparnos en lo que sigue, pues es aquí donde 
encalla el imaginario –a nuestro entender equivocado– de que el 
arquetipo político-institucional del Leviatán no admite un concepto de 
libertad que desborde su habitual enfoque individualista y adquiera una 
connotación específicamente política del concepto. 

 
III. La forma soberana del Estado: sobre la libertad del Estado 

Será Skinner quien exponga la versión más completa de este 
planteamiento crítico en su libro Hobbes y la libertad republicana, cuya 
pauta argumental unge a Hobbes como “el enemigo más temible de la 
teoría republicana de la libertad.”23 Skinner reconoce el esfuerzo 
hobbesiano por demostrar que la obediencia política es afín al ejercicio 
de la libertad individual, y advierte que este planteamiento coincide en 
sus trazos más gruesos con el tipo de relación que el republicanismo 
espera entablar con la libertad. El matiz diferenciador, del cual se 
desprenden sus discrepancias, consiste en que el historiador condiciona 
la convergencia entre libertad y obediencia al contexto de una autoridad 
política ordenada bajo un régimen republicano de gobierno, lo cual deja 
por fuera de toda posibilidad al Estado monárquico al que Hobbes era 
tan afecto. A partir de aquí nos trasladamos de la pregunta sobre si es 
posible ser libre al interior de un Estado a la pregunta sobre qué tipo de 
Estado es aquel cuyos miembros pueden considerarse libres.  

Pivoteando en el Digesto como sostén del paradigma republicano, 
Skinner aduce que lo que distingue la libertad de la servidumbre es que 
“la libertas de la que gozan los hombres libres radica en que estos se 
hallan ‘bajo su propio poder’, lo opuesto a encontrarse ‘bajo el poder de 
algún otro’.”24 Este criterio adopta la forma de una libertad positiva a la 
manera de Berlin al explicarse no a partir del margen de no 
interferencia, sino en razón de “qué o quién es la causa de control o 

 
22 Ibíd., pp. 67-68. 
23 Skinner, Hobbes…, p. 12. 

24 Ibíd., p. 10. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

58 

interferencia que puede determinar que alguien haga o sea una cosa u 
otra.”25 De este modo, la libertad en el sentido republicano se predica 
del agente cuya conducta no responde, en última instancia, más que a 
su propio arbitrio, merced a lo cual se reconoce dueño de sí mismo y de 
su accionar. Pero esta concepción republicana de la libertad conlleva 
una cláusula adicional que es decisiva para el ordenamiento político 
entero, y es que todo atisbo de libertad “se convierte en su opuesto en 
virtud de la sola presencia de un poder arbitrario, cuyo efecto es rebajar 
a los miembros de dichas asociaciones de la condición de hombres 
libres a la de esclavos.”26 De esto se sigue que para que los miembros de 
una comunidad civil puedan considerarse dueños de sí mismos, el tipo 
de organización que los concita no puede desempeñarse bajo la forma 
de un poder arbitrario, esto es, cuyas determinaciones le sean extrañas 
al arbitrio de la colectividad gobernada. El Estado, para abreviar en una 
expresión cardinal del debate, ha de ser un ‘Estado libre’. Para entender 
qué dice la tradición republicana sobre lo que hace a la libertad del 
Estado, Skinner nos remite a fuentes clásicas como Tucídides –cuya 
Historia de la guerra del Peloponeso fue traducida por primera vez al 
inglés por el propio Hobbes–, quien rememora la celebración de Pericles 
en su discurso fúnebre acerca de:  

 
“el estado de libertad” heredado por sus conciudadanos, lo describe 
en términos de la condición en que estos son “enteramente 
autosuficientes”. Cuando el embajador de Mitilene declara (…) que 
su ciudad sigue siendo “nominalmente un Estado libre”, lo que 
quiere decir es que él y sus conciudadanos tienen “aún leyes 
propias”. Y, similarmente, al pronunciar Hermócrates (…) su 
discurso en favor de la paz, equipara el deseo de “que nuestras 
ciudades sean libres” con el anhelo de ser “dueños de nosotros 
mismos”.27 
 
Se remite, sucesivamente, a la Historia de Roma desde su fundación 

de Tito Livio –concretamente la traducción de Philemon Holland 
(1600), a la que se sabe que Hobbes habría tenido acceso– para recordar 
la revuelta que condujo al derrocamiento y destierro del reinado 
tarquino, tras lo cual,  

 
“el pueblo de Roma’ fue capaz de instituir “un Estado que, de ahí 
en más, fue libre”. “Su libertad”, prosigue, radicaba en el hecho de 
que “la autoridad y el imperio de la ley” habían pasado a ser “más 
poderosos que los de los hombres”.28 

 
25 Berlin, Dos conceptos…, p. 47. 
26 Skinner, Hobbes…, p. 10. 
27 Ibíd., pp. 66-67. 

28 Ibíd., p. 68. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

59 

 
 Son varios, pues, los elementos involucrados en las remisiones que dan 
forma al concepto en cuestión, a saber: “un Estado en el que solo 
gobierna la ley”; en el que “cada quien presta su asentimiento activo a 
las leyes que lo obligan”; que “no se halla sujeto a ninguna otra voluntad 
que no sea la de sus propios ciudadanos”; y que es “libre de toda tiranía 
interna y de toda dependencia respecto de otros Estados.”29 La 
agrupación de este heterogéneo conjunto de ideas se precipita en la 
escritura del historiador hacia la apresurada conclusión de que la 
ocurrencia de un Estado libre es connatural de la institución de un 
gobierno democrático, es decir, indisociable del gobierno popular. 

Esta deducción, como bien sabe Skinner, no es tan fluida o 
autoevidente como su prosa lo sugiere. Ya en el Leviatán encontremos 
una lectura del pensamiento clásico que sitúa la especificidad 
conceptual de la libertad del Estado no en el reparto popular del 
gobierno, sino en la autarquía institucional. Al referirse, en el capítulo 
XXI, a la forma en que los “escritores democráticos” de su tiempo 
empleaban el concepto de libertad, Hobbes apunta en las notas al 
margen que su campo semántico no excede la libertad de los Estado 
para actuar como entes soberanos: “Ateniense y romanos eran libres, es 
decir, Estados libres: no en el sentido de que cada hombre en particular 
tuviese libertad para oponerse a sus propios representantes, sino en el 
de que sus representantes tuvieran la libertad de resistir o invadir a otro 
pueblo”.30 Inspirados en el aristotelismo escolástico, estos escritores a 
los que Hobbes tanto instigaba no tendrían en mente otra cosa que una 
libertad política en el sentido de “Estados y repúblicas que no dependen 
una de otra”.31 Skinner, desde luego, recibe con suspicacias la 
interpretación de Hobbes, achacándole cierta miopía por la cual el 
significado del concepto se reduce “al hecho obvio de que todos los 
Estados independientes son libres de actuar como les plazca”.32 Skinner, 
además, entiende bien que esta sobriedad en la concepción de la libertad 
del Estado habilita a Hobbes a imbuir su propia arquitectura política, 
mediante la noción de soberanía, de una propiedad que el historiador 
considera de exclusiva extracción republicana. El que Hobbes adopte 
una noción de libertad estatal que vindique la libertad particular del 
ciudadano sin comprometerse con un régimen popular de gobierno es 
precisamente lo que le convierte en el más “temible enemigo” del 
republicanismo. No es, pues, de extrañar que ya desde el diagnóstico, al 
deducir que el rasgo contra-republicano de Hobbes consiste en 
considerar que los teóricos republicanos “se hallan completamente 

 
29 Ibíd., p. 66. 
30 Lev., p. 175. 
31 Ídem. 

32 Skinner, Hobbes…, p. 144. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

60 

equivocados al suponer que solo en Estados libres podemos vivir como 
hombres libres”, nuestro historiador se resista a conceder que el rótulo 
de Estado libre le quepa al modelo político que Hobbes teoriza.33 La 
razón de esto finca en su preocupación acerca de la filiación 
monárquica de Hobbes –cierta a todas luces– y en la sucesiva suposición 
–falsa, como veremos en breve– de que el modelo leviatánico del Estado 
sería de suyo una monarquía. Así, dado que Skinner no concibe una idea 
de libertad estatal a la que no subyazca una organización popular del 
gobierno, cuando insinúa que el de Hobbes no es un Estado libre, lo que 
pretende denunciar es que el de Hobbes no es una república popular y 
democrática, sino una monarquía. 

La homologación entre “Estado libre” y “gobierno popular” se 
torna en sesgo tan pronto como se presta atención a la lectura de Marcia 
Colish sobre Maquiavelo, un alfil del republicanismo renacentista por 
el que Skinner muestra ostensible interés. En La idea de libertad en 
Maquiavelo, de 1971, desagrega hasta cuatro sentidos diferentes en que 
el florentino emplea el concepto de libertà, siendo uno de los usos más 
manidos el de la “libertad corporativa”, por el cual se expresa que “la 
autonomía de una ciudad-Estado es lo que la define como entidad 
política vis-à-vis otras potencias”.34 Con esta expresión se designaba la 
independencia detentada por las ciudades-Estado con respecto a sus 
pares corporativos, un rasgo crucial para las relaciones exteriores que, 
empero, no presupone una forma de gobierno específica para el régimen 
interno. Por oposición a las comunidades en estado de servitù o 
dependientes de una jurisdicción extranjera, la libertad que Maquiavelo 
predicaba de las ciudades-Estado de su tiempo consistía en el derecho 
de regirse a sí mismas solamente por leyes proferidas por su propia 
función legislativa. Para más señas, Colish explica que “una ciudad que 
tiene autonomía es soberana de sí misma (principe di se stessa), una 
definición (…) paralela a la famosa fórmula de Bartolus de Sassoferrato 
para la soberanía urbana, civitas sibi princeps”.35 Así, la experta en 
estudios medievales advierte que la acepción corporativa de la libertad 
no proviene enteramente de la Antigüedad clásica greco-romana; 
Maquiavelo solamente toma prestado de Roma el sujeto jurídico de 
corporación, mas el linaje de la libertad atribuida conduce a un entorno 
en el que la idea de gobierno popular no tenía asidero conceptual o 
histórico alguno, como lo era el ámbito institucional eclesiástico. Señala 
Colish que “el uso que hace [Maquiavelo] de esta idea está en completa 
conformidad con la teoría de la corporación desarrollada en la Edad 
Media”, lo cual se verifica en Istorie Fiorentine (1532), donde el 

 
33 Ibíd., p. 143. 
34 Marcia Colish, “The Idea of Liberty in Machiavelli”. Journal of the History of Ideas, 32, 3, 
(1971), p. 328. 
35 Ibíd., pp. 327-328. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

61 

florentino se refiere al derecho eclesiástico-institucional de “anular 
todas las políticas que contravenían la libertad de la Iglesia (libertà 
ecclesiastica)”.36 Esta identificación de la libertad corporativa con la 
autarquía político-legislativa es suficientemente verificable tanto en las 
fuentes de Skinner como en las de Colish; no así su identificación con 
la idea de gobierno popular, la cual no se implica tan diáfanamente en 
el concepto de Estado libre como el historiador insinúa. 

El criterio del propio Skinner se ve matizado, y alineado con el de 
Colish, cuando su mirada atenta da la espalda a Hobbes para 
proyectarse en Maquiavelo. En La idea de libertad negativa, el 
historiador reconstruye, ahora desde el ángulo maquiaveliano, la 
ecuación republicana que hace de la libertad del Estado condición de 
posibilidad del vivere libero civil. Aquí, al cuestionarse cómo entiende el 
florentino la libertad de la corporación política, Skinner encuentra que 
esta libertad asoma cuando la ciudad ““no está sujeta a la supervisión 
de ninguna otra”, y, por tanto, es capaz, debido a que no está 
constreñida, “de gobernarse a sí misma de acuerdo con su propia 
voluntad” y de obrar en la consecución de los fines que ha elegido”.37 
Bien que las preferencias políticas del Maquiavelo de los Discorsi le 
llevan a inclinarse por una forma de gobierno republicana, el 
historiador admite que: 

 
Maquiavelo cree que es posible, al menos teóricamente, que una 
comunidad goce de un modo de vida libre bajo una forma 
monárquica de gobierno. Pues no hay en principio razón alguna 
por la que un rey no haya de organizar las leyes de su reino en 
forma tal que reflejen la voluntad general (…) de la comunidad 
como un todo.38 
 
En este pasaje aún cabe la posibilidad de que el historiador conciba 

la monarquía como un Estado “no-libre”, pues la libertad a la que refiere 
este “modo de vida libre” no es, en rigor, la libertad del Estado, sino la 
de los particulares. No obstante, suponer que el florentino admita una 
vida individualmente libre al interior de una monarquía entendida 
como un Estado no-libre, equivaldría a imputar a Maquiavelo el rasgo 
antirepublicano que Skinner achaca a Hobbes, de modo que la regla 
republicana no solamente sería transgredida por un absolutista 
irremediable como Hobbes, sino también por un republicano de 
Perogrullo como el Maquiavelo de los Discorsi. Para fortuna de Skinner, 

 
36 Ibíd., p. 327. 
37 Quentin Skinner, ‘La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas e históricas’. En 
Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.), La filosofía en la historia: ensayos de 
historiografía de la filosofía (trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, 1990, 
p. 243. 
38 Ídem. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

62 

este no es el caso de Maquiavelo; para su desconcierto, tampoco es el de 
Hobbes. 

Tal y como lo advirtiera Colish, en un gesto disidente con respecto 
a quienes “tendían a concebir la república florentina en términos 
constitucionales, identificándola con el gobierno participativo”, 
Maquiavelo daba un tratamiento al concepto de republica “en el sentido 
derivado por los romanos de su significado genérico latino de 
respublica, la mancomunidad o el bien común”.39 Principiando en esta 
acepción formal del concepto, el autor de El príncipe no tenía reparo en 
emplearlo para referirse a cualquier “mancomunidad” que cumpliese 
con las características relativas a la autodeterminación corporativa, 
indistintamente del ordenamiento popular, aristocrático o monárquico 
de su constitución. Dado que las mancomunidades, entendidas como 
“gobiernos libres (…) pueden adoptar diversas formas”, el Maquiavelo 
de Colish anticipa la distinción –pasada por alto por el Hobbes de 
Skinner– entre la forma de relacionarse la ciudadanía con el gobierno y 
la forma de relacionarse el Estado con sus pares.40 

Las ideas que a este respecto se hallan en el modelo de Estado de 
Hobbes son asimilables incluso para otro mordiente opositor de su 
propuesta, como Constant, quien entiende que, mediante el concepto de 
soberanía, Hobbes expresa un ideario que no se reduce a un tipo 
específico de orden de gobierno. “La democracia es una soberanía 
absoluta en las manos de todos; la aristocracia una soberanía absoluta 
en las manos de algunos, la monarquía una soberanía absoluta en las 
manos de uno solo”, de suerte que la variable de la forma del gobierno 
no es condicionante de la forma propiamente soberana del Estado.41 La 
idea hobbesiana de soberanía, del derecho de cada cuerpo político a 
auto-determinarse con arreglo a sus propias leyes sin injerencia externa, 
tiene por sujeto al Estado moderno, no al gobierno monárquico del 
Estado. Es precisamente esta distinción lo que explica la crítica que 
carga Hobbes sobre la tradición republicana cuando sentencia que 
“tanto si el Estado es monárquico como si es popular, la libertad es 
siempre la misma”.42 Skinner, recordemos, interpreta esta fórmula 
como un embate contra la idea de que “solo podemos esperar vivir como 
hombres libres bajo Estados libres, entendidos estos como el término 
opuesto de las monarquías”.43 Principiando en una exclusión recíproca 
entre monarquía y Estado libre, el historiador arroga a Hobbes el 
supuesto de que también podemos vivir libres en Estados no-libres. Esta 
explicación no es convincente, máxime cuando el verdadero punto de 

 
39 Colish, The Idea of Liberty…, pp. 344-345. 
40 Ibíd., p. 345. 
41 Constant, Principios…, p. 42. 
42 Lev., p. 175. 

43 Skinner, Hobbes…, p. 120. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

63 

Hobbes es idéntico al que Skinner supo reconocerle a Maquiavelo 
cuando sugiere que una monarquía, en tanto mancomunidad soberana 
o respublica, puede ser tan competente como una democracia para 
garantizar la libertad de su ciudadanía. En dos palabras, lo que recusa 
Hobbes del razonamiento republicano no es –como denuncia Skinner– 
la idea de que sólo en Estados libres pueden ser libres los individuos, 
sino la inclinación –de la que aparentemente participa Skinner– a creer 
que sólo las repúblicas son Estados libres. Sorprende, pues, que el 
historiador caracterice como un “despliegue de ironía dramática” el 
gesto hobbesiano de subtitular su obra aludiendo a “la materia, forma 
y poder de una república”, pues esta denostación no le fue merecida a 
Maquiavelo, quien ya un siglo antes de Hobbes habría optado por 
“aplicar el término republica a cualquier tipo de mancomunidad, 
independientemente de su forma constitucional”.44 Con todo, al hacer 
de la commonwealth la magnitud central de su comprensión política, 
Hobbes demuestra que su planteamiento filosófico-político no 
representa un alegato en favor de la forma monárquica del gobierno, 
sino una defensa de la forma soberana del Estado como garante de la 
libertad civil, fórmula con que Skinner sintetiza la teoría republicana de 
la libertad. 

 
IV. Libertad positiva y derecho de naturaleza 

Para descifrar, finalmente, la conjeturada concordia entre libertad 
y obediencia, retomemos la idea de libertad positiva desde el ángulo de 
Berlin. Antes de escalar hacia la necesidad de un Estado libre a la 
manera de Skinner, Berlin ahonda en lo que “ser amo de sí mismo” 
significa a escala individual. Se trata de “tener conciencia de mí mismo 
como un ser activo que piensa y quiere, que es responsable de sus 
propias elecciones y es capaz de explicarlas por referencia a sus ideas y 
propósitos propios”.45 Para exponer el linaje doctrinario del concepto, 
el autor se remite a lo que denomina un “liberalismo humanista, ético y 
político”, cuyo arquetipo sería la conciencia protestante guiada por la 
razón secular y cuyo abanderamiento filosófico le es arrogado a 
Rousseau y Kant. Embargado por el afán de seguir sus propios designios 
racionales, y al mismo tiempo interpelado por el factum de una 
legalidad civil externa, el individuo, afirma Berlin, emprende una 
“retirada a la ciudadela interior” estimulada por el acontecer de la 
ciudadela exterior. Se trata de un movimiento de abstracción gnóstica 
y abstención terrenal por el cual la conciencia se apropia de las 
determinaciones eficientes de su entorno y, a los efectos de su conducta, 
las significa como apetitos resueltos por el tribunal de su propio 
arbitrio. De este modo:  

 
44 Ibíd., p. 168; Colish, The Idea of Liberty…, p. 345. 

45 Berlin, Dos conceptos…, pp. 60-61. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

64 

…me identifico con el que controla y así escapo de la esclavitud de 
lo que es controlado. (…) Obedezco leyes pero me las he impuesto 
y las he encontrado en mi propio yo no coaccionado. La libertad es 
obediencia pero, en palabras de Rousseau, “obediencia a la ley que 
uno se ha prescrito” y ningún hombre puede esclavizarse a sí 
mismo.46 
 
En este razonamiento, respecto del cual Berlin dejará caer una 

afilada crítica profundizaremos en breve, nos parece estar ante una 
propuesta que empieza a iluminar la cuadratura del círculo. El que 
tanto Rousseau, contractualista republicano, como de Kant, liberal 
ilustrado, sean identificados como soportes de la tradición filosófica que 
subyace a la concepción positiva de la libertad, nos permite perforar un 
supuesto que, de la mano de Skinner, hemos arrastrado hasta aquí. Esto 
es, la idea de que la libertad como autogobierno es un principio 
exclusivamente arraigado en el republicanismo clásico de la Antigüedad 
o el humanismo cívico del Renacimiento. En realidad, el sentido más 
básico de la libertad positiva “forma parte de la tradición individualista 
liberal tanto y tan profundamente como el concepto ‘negativo’ de 
libertad”.47 Al igual que la idea de Estado libre, si se prescinde de su 
adecuación a un gobierno popular, se torna en un criterio que no le es 
exclusivo a la tradición republicana, tampoco la idea de autolimitación 
individual, si desagregada del entramado de un Estado libre y popular, 
deviene privilegio del ideario republicano. 

Los elementos que integran el recuadro descrito por Berlin son, al 
menos en razón de su estirpe protestante secular, relativamente 
sencillos de emparentar con el erastianismo con que Hobbes impregnó 
sus ideas para interpelar y persuadir a las facciones puritanas y 
presbiterianas de su tiempo. Para nosotros, en efecto, el que Hobbes 
apropie un concepto negativo de libertad no es óbice para que también 
asome en su planteamiento la idea de libertad como autodeterminación 
moral –y por esa vía la idea de libertad positiva–, principalmente en lo 
que hace al ejercicio individual del derecho de naturaleza. El gesto 
simple de disponer en el capítulo XIV un parágrafo para definir la 
libertad y otro distinto para hacer lo propio con el derecho de naturaleza 
ya es sugerente sobre el hecho de estar tratando con materias 
conceptualmente diferentes. Con respecto a la ausencia de 
impedimentos externos, el filósofo establece que, cuando ésta se ve 
fracturada por la presencia efectiva de un obstáculo, ciertamente se 
recorta la libertad de no ser interferido, pero –aclara a renglón seguido– 
tal obstáculo “no pueden impedirle [al individuo] que use ese poder que 
le resta, de acuerdo con lo que su juicio y razón le dicten”.48 

 
46 Ibíd., pp. 66-67. 
47 Ibíd., p. 70. 

48 Lev., p. 106. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

65 

Precisamente, el que la libertad negativa pueda “aplicarse tanto a las 
criaturas irracionales e inanimadas como a las racionales”, es lo que la 
distancia del derecho de naturaleza, para cuyo ejercicio es prerrequisito 
el goce de cierta capacidad de juzgar racionalmente, comoquiera que el 
concepto es definido como “la libertad que cada hombre tiene para usar 
su propio poder como quiera, para la conservación de su propia 
naturaleza” y, en tal sentido, “para hacer todo aquello que su propio 
juicio y razón considere como los medios más aptos para lograr ese 
fin”.49 Así, resulta bastante claro que, en lo que a Hobbes concierne, la 
frustración de la libertad negativa en nada desdice del derecho que la 
naturaleza ha conferido a cada quien para apelar a su propia razón y 
juicio en la consecución de sus propios fines. 

Los cimientos conceptuales del derecho de naturaleza se 
esclarecen desde el séptimo capítulo, donde se establece que la noción 
de juicio designa una “sentencia resolutiva o final” análoga, según 
indica Hobbes, a la forma en que “el último apetito en la deliberación 
se denomina voluntad”.50 De este modo, el juicio que ilumina el 
despliegue del derecho de naturaleza redunda en actos que se presumen 
voluntarios siempre que sean el resultado de una deliberación que tiene 
lugar en la conciencia del agente, y en esto justamente consiste la 
apelación a su propio juicio y razón. Durante esta deliberación, explica 
Hobbes, “en la mente del hombre surgen alternativamente los apetitos 
y aversiones, esperanzas y temores que conciernen a una y la misma 
cosa, y diversas consecuencias buenas y malas de nuestros actos u 
omisiones respecto a la cosa propuesta” se dan cita en el tribunal del 
arbitrio a efectos de juzgar cuál es la voluntad final del individuo.51 De 
tal suerte, cuando el apetito final de la deliberación es motivado por 
temor, lo que hace voluntario el accionar del individuo es su capacidad 
para deliberar razonablemente sobre las determinaciones eficientes de 
su entorno, lo cual no solamente no diluye en forma alguna su 
autonomía; antes bien, la reafirma.  

Son estos insumos, imbricados en el derecho de naturaleza y 
compatibles en lo esencial con la variante positiva de la libertad, los que 
le permiten al filósofo engendrar una idea de obligación modernamente 
legítima. El vínculo de apropiación que la voluntad induce entre la 
conciencia deliberante y los actos que de ella se siguen es precisamente 
el que confiere al individuo el estatus de persona natural, en el sentido 
de que “tiene todas las afecciones, competencias cognitivas y 
responsabilidades morales que deben suponerse en alguien que, como 
se explicó en el Capítulo 14, pretende estar en condiciones adecuadas 

 
49 Lev., pp. 106, 171. 
50 Lev., p. 51. 

51 Lev., p. 47. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

66 

de entrar como parte en una relación contractual”.52 Ciertamente, 
Hobbes considera que el que un acto pueda ser rastreado hacia la 
voluntad de un autor en pleno uso de sus facultades morales y cognitivas 
es prerrequisito para imputarle algún grado de responsabilidad sobre 
sus actos y, en consecuencia, sólo de la autoridad de ese individuo sobre 
su voluntario accionar puede germinar la idea de obligación civil. Esta 
concatenación no le sería posible al autor del Leviatán si su tejido 
conceptual estuviese resignado a explicar la libertad del individuo 
sirviéndose exclusivamente de la ausencia de impedimentos. 

 
V. La zorra y las uvas: ¿autoengaño o autolimitación? 

Detengámonos brevemente en la crítica que desarrolla Berlin 
acerca del concepto de libertad positiva, para cuya explicación nos 
remite a la fábula de Esopo en la que una zorra, habiéndose topado con 
un racimo de uvas colgando por fuera del alcance de su destreza, declina 
su intento de hacerse con ellas alegando para sí misma: “estaban verdes 
las uvas, no maduras, como yo creía”.53 Dado que la moraleja adherida 
al relato sugiere que “algunos hombres inhábiles por su incapacidad 
para lograr lo que quieren echan la culpa a las circunstancias”, 
inferimos que lo que Berlin reprocha es una suerte de insinceridad por 
parte de quien, hallándose ante circunstancias adversas, obra 
amparándose en la máxima según la cual “si veo que puedo hacer muy 
poco o no puedo hacer nada de lo que quiero, lo único que necesito es 
limitar o extinguir mis deseos y con ello me hago libre”.54 Su 
desconfianza hacia quien deliberadamente limita su conducta sin sentir 
comprometida su autonomía afinca en el riesgo de abrir la puerta al 
despotismo consentido en los asuntos políticos. Esto es, que  

 
si el tirano (…) consigue condicionar a sus súbditos (…) para que 
dejen de tener los deseos que tenían y adopten (“internalicen”) la 
forma de vida que ha inventado para ellos, habrá conseguido, según 
esta definición, liberarlos.55  

 
Además de advertir el riesgo de autoengaño implicado en la 
interiorización de la adversidad fáctica como una variable compatible 
con el libre albedrío, nuestro autor va más allá y afirma que quien logre 
replegarse tan profundamente en su conciencia que acabe identificando 
a su amo como el garante de su libertad, habrá encontrado la antítesis 
de la libertad política. En síntesis, lo que denuesta Berlin es la 

 
52 Jose Luis Galimidi, “Persona y fundamento en el Leviatán de Hobbes”. Areté: revista de 
filosofía, 32, 2, (2020), p. 355. 
53 Esopo, Fábulas de Esopo. Vida de Esopo. Fábulas de Barrio (trad. P. Bádenas de la Peña y 
J. López Facal). Madrid: Editorial Gredos, 1985, p. 313. 
54 Ídem.; Berlin, Dos conceptos…, p. 71. 

55 Ídem. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

67 

posibilidad de concebir la autolimitación moral como una expresión 
genuina de libertad.  

Resulta harto sugestivo que uno de los argumentos más comunes 
sobre la inautenticidad del acto de autolimitación sea replicado por el 
propio Hobbes. En más de una ocasión el filósofo desdice de la 
operación por la cual un individuo se somete a sus propias reglas, 
arguyendo que “quien puede ligar, puede liberar, y por tanto, quien está 
ligado a sí mismo solamente, no está ligado”.56 Ante quienes argüían que 
el soberano se encuentra sujetado a las leyes por él mismo instituidas, 
Hobbes contestaba que, de ser ese el caso, estaríamos ante un soberano 
que en nada se distingue de sus súbditos. De tal modo, sostener tal 
opinión suponía ignorar que “estar sujeto a las leyes es estar sujeto al 
Estado, es decir, al representante soberano, que es él mismo; lo cual no 
es sujeción, sino libertad de las leyes”.57  

Salta a la vista un contrasentido notable: de un lado, Berlin y 
Hobbes comparten una posición crítica respecto de la figura de una 
obligación autoinducida; del otro, sus respectivas críticas desembocan 
en conclusiones abiertamente opuestas. Mientras Berlin insinúa que la 
autolimitación es un gesto de autoengaño por el cual quienes carecen 
de libertad se convencen a sí mismos de que son libres, Hobbes afirma 
que la autolimitación es un despropósito por el cual se ignora que estar 
obligado consigo mismo es idéntico a ser libre. Para nosotros es apenas 
comprensible que ante la plurívoca clave de la concordia entre libertad 
y obediencia dos mentes distintas renieguen de ella concluyendo, la una, 
que se estaría encubriendo un evidente estado de obediencia y, la otra, 
que se está ignorando una notoria situación de libertad. 

Pagando el precio del desacuerdo con la versión más libertaria de 
Berlin y con la faceta más absolutista de Hobbes, nuestro criterio 
intenta reponer el vínculo entre la idea de libertad y lo que Jorge Dotti 
define como el “significado moderno, formal e instrumentalista de la 
ratio hobbesiana”.58 A saber, para el filósofo argentino,  

 
si se atribuye, como Hobbes, al hombre natural un uso pleno de su 
razón, entonces este súbdito en potencia puede llegar a tener 
conciencia de que autolimitarse es el único procedimiento 
apropiado para lograr la meta de la convivencia en paz.59 
 

Esta proposición se funda precisamente en la salvedad que Skinner 
percibe como novedad en el concepto de libertad del Leviatán, de 
acuerdo con la cual un límite o impedimento interno no redunda en 

 
56 Lev., p. 218. 
57 Lev., p. 266. 
58 Jorge Eugenio Dotti, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Históricos, 4, 6, (2018), p. 160. 

59 Ibíd., p.161. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

68 

demérito de la libertad. Así, parafrasear a Hobbes, dado que el derecho 
(ius) se caracteriza tanto por la libertad de hacer como por la libertad de 
omitir,60 siempre que la conducta honre el último apetito deliberado por 
el arbitrio, el soberano que se abstiene de abusar de su derecho 
absoluto, so pretexto de las desagradables consecuencias que su acto 
acarrearía, es tan libre como quien decide pagar sus deudas en 
consideración de la prescripción legal. Aducimos, pues, que el 
planteamiento de Hobbes, y a través de éste la idea de autonomía moral 
alrededor de la que orbita el liberalismo político clásico, es insoluble si 
las conductas más moderadas del poder soberano y de los individuos 
bajo su protección no se explican como actos de autolimitación que dan 
a la vida civil la consistencia moral que hace a su eficiencia.61 

La demostración de esta conjetura asoma en momentos críticos la 
lectura del Leviatán, en los que se da por sentada la validez de los actos 
auto-regulativos de los agentes racionales. Tal es el caso del último 
parágrafo del capítulo XXVIII, donde al explicar el origen y sentido del 
nombre de la obra, el autor enlaza la condición de “rey sobre los hijos 
de la arrogancia”, que el relato bíblico confiere a la bestia marina, a la 
connatural soberbia que caracteriza por naturaleza a la condición 
humana, “cuyo orgullo y otras pasiones le compelen a someterse a sí 
mismo al gobierno”.62  

Los ejemplos más decisivos, sin embargo, provienen de la exégesis 
bíblica que respalda el cruce de argumentos con quienes, en defensa de 
las tesis sostenidas por el sacerdocio papal, pretendían atribuir 
soberanía terrenal a Jesucristo y, a través de la autoridad conferida en 
las “llaves del reino” a Simón Pedro, también a la cabeza de la Iglesia de 
Cristo. La primera instancia del argumento de Hobbes se da en las 
faldas del Sinaí, donde el pueblo de Israel se dispone a observar por sí 
mismo la prohibición de subir a la cúspide del monte y, en suplemento 
de su abstención, suplica hacerlo a un Moisés que aún no traía las 
Tablas de la Ley Mosaica bajo su hombro. Se pregunta el filósofo, 
entonces, “¿por qué razón si no por la de sumisión espontánea podían 
[los israelitas] decir [a Moisés]: Háblanos y te oiremos, pero no dejes que 
Dios nos hable a nosotros, o moriremos?”63 Hobbes trae a colación este 
evento bíblico como ejemplo demostrativo de un razonamiento 
expresado al principio del párrafo, por el cual afirma, en contestación a 
la pregunta sobre cómo puede un hombre contraer la obligación de 

 
60 Lev., pp. 106, 237. 
61 En su revisión de los fundamentos que hacen a la legitimidad de la modernidad, Hans 
Blumenberg [La legitimación de la edad moderna (trad. de P. Madrigal). Valencia: Pre-
Textos, 2008, p. 220] encuentra que “tanto el absolutismo como el liberalismo –y para 
nosotros Hobbes participa como protagonista de ambas posturas– se basan en el mismo 
principio de la autorregulación”. 
62 Lev., p. 262; las cursivas son nuestras. 

63 Lev., p. 236. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

69 

obedecer una petición proferida por algún otro, que si “el interesado se 
propone obedecerla, queda obligado por su propio acto” a obedecer, 
allende toda obligación a creer.64 De manera similar, y en un intento de 
acentuar la idea de que el derecho de canonización de las Escrituras no 
fue ejercido exitosa y justamente más que por aquellos que en su tiempo 
detentaron el derecho de soberanía, Hobbes aclara en el capítulo XLII 
el carácter estrictamente moral del procedimiento de auto-obligación. 
Tematizando esta vez la observancia del Nuevo Testamento en la época 
previa a su canonización por Constantino I, el filósofo asegura que: 

 
no existe duda de que cuando San Pablo escribió a las Iglesias que 
él había convertido; o cuando cualquier apóstol, o discípulo de 
Cristo, escribió a aquellas que habían abrazado a Cristo, los 
interesados recibieron estos escritos suyos como la verdadera 
doctrina cristiana. Pero en esta época, como no fue el poder y la 
autoridad de los maestros, sino la fe de los oyentes lo que les indujo a 
admitirlos, no fueron los Apóstoles los que hicieron canónicos sus 
propios escritos, sino cada converso el que los hizo así, para sí 
mismo.65 
 
Aclarando, a renglón seguido, que tal recibimiento de la ley de 

Cristo no equivalía de ninguna manera a la canonización de la palabra 
en el sentido de su institución como ley positiva. Antes bien, la sujeción 
a su fe ha de ser entendida en el sentido en que se define la subjetividad 
cristiana hacia el final del capítulo en la refutación de las tesis del 
cardenal Roberto Belarmino, como  

 
… quien se haya obligado por sí mismo a recibir a nuestro Salvador 
cuando vuelva, como rey suyo”, de suerte que, cual ley de 
naturaleza, tales preceptos son acatados libremente y “con la 
posibilidad de rechazarlo[s] de nuevo, con el mismo derecho que 
lo[s] ha admitido.66 
 

VI. De la prudencia como axioma moderno 
Con lo dicho, creemos estar en posición de afirmar que el 

liberalismo hobbesiano permite conjugar la libertad privada del 
individuo con la libertad pública del Estado, demostrando una afinidad 
elemental con el estándar republicano. Mas semejante insinuación de 
cercanía con una tradición política de la que Hobbes fue expresamente 
crítico nos demanda acentuar la principal brecha que obstaculiza la 
aproximación. El individuo hobbesiano, encausado en el fin auto-
interesado de conservar su vida mediante el cálculo deliberativo de las 
alternativas a disposición, repara en que su codicia, ambición y otros 

 
64 Lev., p. 235; las cursivas son nuestras.  
65 Lev., p. 432; las cursivas son nuestras. 

66 Lev., pp. 432, 479; las cursivas son nuestras. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

70 

deseos agradables estimulan acciones tan voluntarias como lo son 
“también todas ellas que se inician en la aversión o en el temor de las 
consecuencias que suceden a la omisión”, por lo que al planteársele la 
disyuntiva de formar o no parte de una comunidad política, su adhesión 
y obediencia al poder soberano representan para él un derrotero 
instrumental “por medio del cual (…) asegurar su libertad y su vida”.67 
El individuo republicano, por su parte, reconoce un valor intrínseco en 
la observancia de las disposiciones civiles, y actúa con respecto al 
Estado como Rousseau entendía que lo hiciera Catón frente a la 
república romana. Esto es, Catón  

 
llevó siempre su patria en el fondo de su corazón; sólo vivió para 
ella, (…) defendió al estado, la libertad y las leyes contra los 
conquistadores del mundo y finalmente dejó la tierra cuando ya no 
vio patria alguna a la que servir.68 
 
Para comprobar la suposición según la cual la teoría del Estado de 

Hobbes no se distingue radicalmente del republicanismo en lo tocante 
al vínculo entre libertad y obediencia, volvamos nuevamente a lo que 
nos dice Skinner sobre cómo se produce la articulación en la variante 
maquiaveliana del republicanismo. Para explicar este asunto, el 
historiador se remite al repertorio de virtudes republicanas que, de 
acuerdo con el florentino, todo ciudadano preocupado por defender su 
propia libertad ha de interesarse en cultivar. La primera cualidad 
decisiva corresponde a la temperantia, definida como el “deseo de evitar 
toda forma de conducta intemperante y desordenada” en el desempeño 
de las dinámicas del Estado.69 La temperancia comporta un sentido de 
proporción y límite que deviene favorable al mantenimiento del orden 
político y la libertad corporativa del Estado, y simultáneamente 
representa una forma de preservar el vivere libero del que goza la 
comunidad cívica a escala particular. Esta ecuación deviene para 
Skinner en prueba de que la obediencia puede asegurar el disfrute de 
las libertades personal y cívica sin que esto suponga una paradoja 
insoluble. ¿Qué puede tener en mente, si no es esto, el propio Hobbes al 
afirmar que “en el acto de nuestra sumisión van implicadas dos cosas: 
nuestra obligación y nuestra libertad”?70 

Una respuesta más completa a este interrogante surge de la 
segunda de las virtudes cardinales republicanas que hacen de la 
obediencia una forma concreta de ejercer la libertad, a saber: la 
prudenza gestada en el espíritu estratégico y calculador de quien se ha 

 
67 Lev., pp. 48, 81. 
68 Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre la Economía política (trad. de J. Candela). Madrid: 
Editorial Tecnos, 2001, p. 24. 
69 Skinner, La idea de Libertad…, p. 249. 

70 Lev., p. 177. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

71 

curtido en los asuntos de la guerra. “Las cualidades relevantes son las 
necesarias para elaborar juicios prácticos, el cálculo cuidadoso y eficaz 
de las posibilidades y de los resultados”, mismos atributos con que 
Hobbes dota a su arquetipo antropológico para que su bagaje sobre las 
formas de guerra que proliferan en el estado de naturaleza le lleven a 
colegir que sólo un ejercicio de autolimitación ante el Estado puede 
producir el movimiento dialéctico por el cual los opuestos se 
sinteticen.71 Lo que enaltece aquí el Maquiavelo de Skinner es la 
sabiduría prudencial de la que es capaz todo hombre con experiencia en 
los asuntos más mundanos, una cualidad que se predica de las 
multitudes interesadas en que la soberanía corporativa arrope sus 
libertades personales. De ahí que Skinner proponga la desidentificación 
de esta virtud con un principio de sabiduría atávica, de la cual no 
participan más que un selecto grupo de notables, para enlazarla con el 
temperamento experiencialmente prudente del popolo. No se trata, 
entonces, de la prudencia “del sabio consciente y juicioso, los savi”, sino 
de la prosaica capacidad que corresponde a cada ciudadano para 
calcular un curso de acción y dirimir los medios más aptos para 
seguirlo.72 

Este principio de acción conforme a una deliberación estratégica 
sobre circunstancias eficientes, y ya no sobre presunciones teleológicas, 
es precisamente la encrucijada que, a juicio de Leo Strauss, vincula tan 
íntimamente a Maquiavelo con Hobbes en su calidad de iniciadores de 
un pensamiento político –el moderno– que decanta su identidad en 
proporción a su desprecio de la sabiduría antigua. A saber, “el 
reemplazo de la moral de la obediencia por la moral de la prudencia” o, 
como la denomina el propio Skinner en su obra homónima sobre el 
florentino, de 1984, la “nueva moralidad”,73 inaugurada por Maquiavelo 
en fricción con sus maestros del republicanismo clásico y elevada por 
Hobbes hasta su “expresión más sincera y elocuente”.74 El argumento 
de Strauss en La filosofía política de Hobbes, de 1936, ancla en el miedo 
a la muerte violenta como criterio supremo de todo tutelaje moral, “una 
pasión que no es prudente en sí misma, pero que hace prudente al 
hombre” habida cuenta de que establece la medida de lo bueno y lo malo 
con arreglo a las circunstancias que se le presentan al individuo cual 
variables a la espera de que éste juzgue el curso de acción más prudente 
para garantizar la autointeresada preservación de su naturaleza.75 

 
71 Skinner, La idea de Libertad…, p. 247. 
72 Ídem. 
73 También Leo Strauss [La filosofía política de Hobbes. Su fundamento y su génesis (trad. 
de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2006, p. 153) emplea 
el rótulo ‘nueva moralidad’ para titular la séptima sección de su monografía sobre Hobbes. 
74 Strauss, La filosofía…, pp. 140, 153. 

75 Ibíd., p. 163. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

72 

Strauss enseña que el reemplazo de la antigua ley natural por el 
moderno derecho de naturaleza, como eje de la comprensión de las 
relaciones políticas, comparte correlato con una reorientación de los 
criterios morales y epistemológicos. El individuo hobbesiano adopta la 
experiencia histórica, y ya no a la especulación filosófica, como fuente 
del conocimiento práctico, y no ya teorético, necesario para el cultivo de 
una virtud prudencial, y no ya aristocrática, que resulta replicable a 
escala multitudinaria en la medida en que “es la más fácil de las artes y 
las ciencias; [pues] no se requiere ningún entrenamiento o educación 
particular para comprender la historia”.76 De ahí que Hobbes también 
considere que “el entendimiento de las gentes vulgares” deviene más 
apto que las elucubraciones de los letrados para el entendimiento de los 
principios de la ciencia política y la aplicación de los valores favorables 
a la autoridad pública.77 Esto es, parafraseando el celebérrimo pasaje 
del decimoquinto capítulo de El príncipe, el individuo hobbesiano deja 
de ocupar sus deliberaciones en considerar lo que debería hacer para 
empezar a reproducir en su accionar lo que sus iguales de hecho hacen. 
La explicitación de la asociación que buscamos inculcar nos viene de la 
mano de un sutil lector tanto de Hobbes como de Strauss, como lo es 
José Luis Galimidi, quien haciendo hincapié en la ruptura que los 
modernos inducen con respecto a los antiguos, reconoce pronto que:  

 
Los iguales de Hobbes ya no son los de Aristóteles, y tampoco los 
del humanismo. En más de un sentido, receptan y profundizan las 
expresiones más inquietantes del rostro sombrío del espíritu 
renacentista. Como el príncipe de Maquiavelo, pueden recurrir al 
disimulo, a la simulación y a la credulidad si se trata de mantener 
el poder, y, en general, se toman la preservación de la propia 
naturaleza como si fuera una cuestión de estado.78 
 
A nuestro entender, el paralelismo entre la interpretación por la 

cual Strauss ve en Hobbes un precursor del liberalismo político 
moderno, y la lectura por la que Skinner reivindica la originalidad del 
republicanismo de Maquiavelo, no podría ser más simétrico. Incluso 
apartándose diametralmente de lo que tradicionalmente se ha 
entendido como el quid republicano, expresado en el ideal 
rousseauniano de que “el hombre es virtuoso cuando su voluntad 
particular es en todo conforme a la voluntad general”, Skinner arguye 
que Maquiavelo no estriba en los deberes patrióticos del individuo para 
persuadirle de adoptar maneras autorregulativas, como la temperantia 

 
76 Ibíd., p. 136. 

77 Lev., p. 277. 
78 Jose Luis Galimidi, ‘El Leviatán de Hobbes y la legitimidad moderna’. En Francisco 
Naishtat, La acción y la política: perspectivas filosóficas, Barcelona: Gedisa, 2002, p. 72. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

73 

y la prudenza.79 Antes bien, su argumento consiste en enseñar la 
adopción de estas posturas como  

 
el mejor e, incluso, el único medio para que “obremos bien” en 
nuestro propio beneficio, y, en particular, el único medio para 
asegurar un grado de libertad personal para perseguir los fines que 
hemos elegido.80 

 
 El historiador, no obstante que en su reconstrucción maquiaveliana del 
republicanismo cita continuamente al Leviatán a manera de 
contrapunto, entiende que Maquiavelo da la razón a Hobbes en su 
elaboración de un concepto de libertad individual definido en la 
persecución sin óbices de los fines autónomamente elegidos. El 
florentino, en realidad, maneja una noción harto familiar a la 
comprendida en la estructura hobbesiana, y en ella se sustenta para dar 
cuenta de la forma en que una libertad particular es, a través del cultivo 
de un prudencial y estratégico sentido de límite interno, perfectamente 
compatible con el cumplimiento de los lineamientos civiles sin los 
cuales se diluye la soberanía que hace a la libertad del Estado.  

 
[A Maquiavelo] se lo elogia, además, por el desapacible énfasis que 
pone en la idea de que todos los hombres son malvados, y que no 
puede esperarse que hagan algo bueno a no ser que vean que ello 
redundará en su propio bien. De tal modo, su sentencia definitiva 
no es meramente la de que la aparente paradoja del deber como 
interés, enuncia, una vez más, una auténtica verdad; como sus 
autoridades clásicas, también él cree que afirma la más afortunada 
de todas las verdades morales. Pues, a no ser que a la generalidad 
de los hombres malvados se le pueda dar razones egoístas para 
obrar virtuosamente, es improbable que alguno de ellos lleve a cabo 
acción virtuosa alguna.81 
 
De esta estrecha identificación entre interés y deber resulta 

llamativo que Skinner destaque entre los rasgos del republicanismo 
maquiaveliano un planteamiento que con Hobbes fue elevado al grado 
de primer principio moral de un diseño antropológico. Esto es, fue 
Hobbes quien hizo del más alto de los deberes morales (ley de 
naturaleza) un mandato tendiente a satisfacer la más pura expresión de 
autointerés (derecho de naturaleza). Si damos por cierta esta 
comprensión del republicanismo maquiaveliano, no huelga preguntarse 
qué sentido tiene excluir al liberalismo hobbesiano, si no se excluye 
también y por las mismas razones a Maquiavelo, no ya de la tradición 
republicana, sino de la apuesta republicana por una ciudadanía cuya 

 
79 Rousseau, Discurso…, p. 22. 
80 Skinner, La idea de Libertad…, p. 257. 

81 Ídem. 



DE LA LIBERTAD EN  EL ESTADO A LA LIBERTAD DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75 
 

74 

obediencia autointeresada y prudencial a un Estado autárquico redunde 
en beneficio de sus propias libertades civiles. De este modo, advirtiendo 
que no es nuestra intención hacer de Hobbes un paladín republicano, sí 
nos parece difícilmente sustentable un juicio por el cual se pretenda 
celebrar a Maquiavelo y renegar de Hobbes en el propósito de 
reconciliar los intereses particulares con la autoridad pública a través 
de, en palabras de Constant, un “interés bien entendido”.82 Un principio 
de autolimitación expresado como moral prudencial. Tal es la fórmula 
en que se abrevia el caudal de ambivalencia que permite a Hobbes 
reconciliar el hecho natural de la libertad humana con el derecho 
artificial del Estado soberano. 

 
 
Referencias bibliográficas 
 
 
Berlin, Isaiah, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi 

trayectoria intelectual (trad. de Á. Rivero). Madrid: Editorial 
Alianza, 2014. 

 
Blumenberg, Hans, La legitimación de la edad moderna (trad. de P. 

Madrigal). Valencia: Pre-Textos, 2008. 
 
Colish, Marcia, “The Idea of Liberty in Machiavelli” [La idea de Libertad 

en Maquiavelo]. Journal of the History of Ideas, 32, 3, (1971), pp. 
323-350. 

 
Constant, Benjamin, Principios de política aplicables a todos los 

gobiernos (trad. de V. Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores; 
Liberty Fund, 2011.  

 
Constant, Benjamin, Del espíritu de conquista (trad. de M. Truyol 

Wintrich y M. Antonio López). Madrid: Editorial Tecnos, 1988.  
 
Dotti, Jorge Eugenio, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Históricos, 4, 

6, (2018), pp. 148-164. 
 
Esopo, Fábulas de Esopo. Vida de Esopo. Fábulas de Barrio (trad. P. 

Bádenas de la Peña y J. López Facal). Madrid: Editorial Gredos, 
1985. 

Galimidi, Jose Luis, “Persona y fundamento en el Leviatán de Hobbes”. 
Areté: revista de filosofía, 32, 2, (2020), pp. 351-393. 

 
82 Con esta expresión el suizo salva a su auditorio del sofisma por el cual se pretende 
despreciar las garantías que sólo el brío de un cuerpo político capaz de autodeterminarse 
puede ofrecerles a nuestros fines más egoístas. 



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 
 

75 

 
Galimidi, Jose Luis, “El Leviatán de Hobbes y la legitimidad moderna”, 

en Francisco Naishtat, La acción y la política: perspectivas 
filosóficas, Barcelona: Gedisa, 2002, pp. 53-76. 

 
Hobbes, Thomas, Leviatán o la materia, forma y poder de una república, 

eclesiástica y civil (trad. de M. Sánchez Sarto). Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica, 2007. 

 
Hobbes, Thomas, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza 

Editorial, 2000. 
 
Pettit, Philip, “Liberty and Leviathan” [Libertad y Leviatán]. Politics, 

Philosophy and Economics, 4, 1, (2005), pp. 131-151. 
 
Rousseau, Jean-Jacques, Discurso sobre la Economía política (trad. de J. 

Candela). Madrid: Editorial Tecnos, 2001. 
 
Skinner, Quentin, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi). 

Bernal: Universidad Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo, 
2010. 

 
Skinner, Quentin, “La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas 

e históricas”, en Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.), 
La filosofía en la historia: ensayos de historiografía de la filosofía 
(trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, 1990, 
pp. 227-260. 

 
Strauss, Leo, La filosofía política de Hobbes. Su fundamento y su génesis 

(trad. de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 2006. 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 
 

 
 
 
 
 
 

 

 



ISSN: 2683-7315 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

 
 
 
 
 

La elocuencia en el fundamento del Estado: 
Hobbes, Cicerón y la crítica a Skinner 

 
 
 

Patricia Nakayama  
Universidade Federal da Integração Latino-Americana,  

Foz do Iguaçu, Brasil 
ORCID: 0000-0003-2022-8662 
patricianakayama@gmail.com 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Resumen 
Presentamos una nueva lectura de un pasaje clásico de la filosofía 
política moderna: la transición del estado de naturaleza al Estado civil, 
con especial atención a la obra de Thomas Hobbes. Esta propuesta 
resulta igualmente útil para la interpretación de los llamados 
“contractualistas”. El análisis se centra en la crítica a dos influyentes 
interpretaciones: la de Quentin Skinner, quien sostiene que en De Cive 
y The Elements of Law, Natural and Politic Hobbes buscaba derribar los 
fundamentos del arte retórico; y la de Norberto Bobbio, que considera 
el estado de naturaleza como una mera hipótesis de la razón. Frente a 
estas lecturas, proponemos entender dicho pasaje como un topos 
retórico, inscrito en la tradición clásica particularmente por Cicerón. 
En este autor, hay una descripción del origen de la elocuencia, que 
coincide con el origen de las ciudades. Demostraremos cómo la 
elocuencia aparece en Hobbes como origen y fundamento del Estado 
civil. 

https://orcid.org/0000-0003-2022-8662


LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

78 

Palabras clave 
Hobbes, estado de naturaleza, retórica, Bobbio, Skinner 
 
Abstract 
We present a new reading of a classic passage in modern political 
philosophy: the transition from the state of nature to the civil state, with 
special attention to the work of Thomas Hobbes. This proposal is 
equally useful for the interpretation of the so-called "contractualists". 
The analysis focuses on the critique of two influential interpretations: 
that of Quentin Skinner, who argues that in De Cive and The Elements 
of Law, Natural and Politic Hobbes sought to undermine the foundations 
of rhetoric; and that of Norberto Bobbio, who considers the state of 
nature to be a mere hypothesis of reason. In contrast to these readings, 
we propose to understand this passage as a rhetorical topos, inscribed 
in the classical tradition particularly by Cicero. In this author, there is a 
description of the origin of eloquence, which coincides with the origin 
of cities. We will demonstrate how eloquence appears in Hobbes as the 
origin and foundation of the civil state.  
Keywords 
Hobbes, state of nature, rhetoric, Bobbio, Skinner  
  



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

79 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

resentaremos una aproximación crítica a la interpretación hecha 
por Quentin Skinner, que sostiene la tesis según la cual Hobbes 
buscaba destruir los fundamentos del arte retórico en De Cive y 
en The Elements of Law, Natural and Politic, reemplazando la 

elocuencia por la ciencia. A continuación abordaremos la tesis de 
Norberto Bobbio sobre el estado de naturaleza de Hobbes. En seguida, 
mostraremos como una interpretación que aproxima Thomas Hobbes a 
Cicerón nos parece más adecuada, ampliando el poder de las palabras 
sobre las espadas. Cicerón aquí surge como una nueva perspectiva 
interpretativa.  

Quentin Skinner, en su estudio sobre la filosofía y la retórica en 
Hobbes, desarrolló un profundo y excelente estudio sobre el arte de 
hablar bien en el siglo XVII inglés. Lo que nos interesa aquí es su tesis 
según la cual, en las obras De Cive y Elements, el filósofo evitaría todos 
los recursos del arte retórico y habría una “sustitución de la elocuencia 
por la ciencia”.1 Skinner llegó incluso a la conclusión de que “no sería 
exagerado decir que uno de sus principales objetivos en aquellos dos 
libros es cuestionar y derribar los pilares centrales de la Ars rhetorica”.2 
Muchos historiadores de la filosofía, siguiendo la línea de Skinner, 
tienden a interpretar de manera literal las críticas que Hobbes dirige al 
arte de la retórica en estas obras. Sin embargo, este enfoque pasa por 
alto un aspecto esencial de dicho arte: su propia necesidad de disimulo. 
Hobbes domina esta estrategia con tal eficacia que logra convencer a 
sus lectores, aunque esa aceptación revela cierta ingenuidad. Como 
recuerda Aristóteles en su Retórica, la elocuencia no sólo persuade, sino 
que también oculta su artificio. 

 
No obstante, también en la prosa lo adecuado se logra mediante 
concentraciones y amplificaciones y por esta razón debe ocultarse 
que se hace, a fin de que no parezca que se está hablando 
artificiosamente, sino con naturalidad (porque esto es lo que 
resulta convincente, al contrario que lo otro, dado que ante el que 

 
1 Quentin Skinner, Razão e retórica na filosofia de Thomas Hobbes, São Paulo: Fundação 
Editora da UNESP (FEU),1999, p. 397. 
2 Ibid., p. 346. 

P 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

80 

〈así habla〉, como si nos estuviese tendiendo una trampa, sentimos 
la misma prevención que ante los vinos mezclados): tal era el efecto 
que producía la voz de Teodoro frente a la de los demás actores, 
pues la suya parecía ser la del mismo que hablaba, mientras que la 
de los otros resultaba ajena 〈a sus personajes〉. Y, por lo demás, 〈el 
artificio〉 queda muy bien disimulado, si se compone seleccionando 
las palabras del lenguaje usual, al modo como lo hace Eurípides, 
que fue el primero en mostrarlo.3  
 
En De Cive y en Elements, Hobbes amplifica la voz de la ciencia (el 

lenguaje usual en el siglo XVII) y oculta el artificio retórico, 
criticándolo, muy común entre quienes dominan bien el arte. 

Por su parte, Norberto Bobbio Bobbio afirma, sobre el estado de 
naturaleza en Hobbes, que este pasaje clásico de la historia de la 
filosofía política generalmente es admitida como una “hipótesis de la 
razón”.4 En el estado de la naturaleza, Hobbes nos muestra una 
situación de igualdad, tanto de derecho cuanto de condición. Todos 
tienen derecho a todas las cosas y la desigualdad proporcionada por la 
conformación física se equipara por la astucia de los más débiles.5 De 
esta situación deriva que el derecho a todas las cosas acaba por ser 
inútil6 o se contradice a sí mismo,7 por no ofrecer, al final, el derecho a 
nada. De esta manera, los hombres se hieren unos a otros cuando 
desean las mismas cosas o simplemente lo hacen por pequeñas intrigas.8 
Hobbes nos lleva a concluir que, en el estado de naturaleza, se instalaría 
una situación de guerra, una guerra de cada hombre contra cada 
hombre.9 

De acuerdo con Bobbio, el estado de naturaleza, en el que existe la 
guerra de todos contra todos, hay que considerarlo como “la apódosis 
de un período hipotético que contenga en la prótasis la afirmación de la 

 
3 Aristóteles, Retórica, (Trad. Carlos García Gual), Madrid: Editorial Gredos., 2014, 
(1404b18-24), p. 451. 
4 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes, (Trad. Carlos Coutinho), Rio de Janeiro: Campus, 
1991, p. 36. 
5 Este pasaje fue leído por sus contemporáneos como una descripción social deseable, 
siendo por eso Hobbes asociado a los niveladores (levellers) de su tiempo. (Christopher Hill, 
O mundo de ponta cabeça: idéias radicais durante a revolução inglesa de 1640, (Trad. Renato 
Janine Ribeiro), São Paulo: Companhia das Letras, 1987, p. 368. 
6 Thomas Hobbes, Do Cidadão. (Trad. Renato Janine Ribeiro), São Paulo: Martins Fontes 
1998, p. 33. 
7 Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, (Ferdinand Tönnies, ed.), 
London: Frank Cass and Company Limited, 1969, p. 73. 
8 Idem. 
9 Thomas Hobbes, Leviatán o la materia, forma y poder de un Estado eclesiástico y civil, 
(Trad. M. Sánchez Sarto), México: FCE, 2005, p. 102. 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

81 

existencia de un estado de naturaleza universal”.10 Según la 
interpretación de Bobbio: 

 
… asimismo admitiendo que algunas sociedades primitivas hayan 
vivido en el estado de naturaleza, las formas del estado de 
naturaleza que interesan a Hobbes son las que aún subsisten en su 
tiempo: la sociedad internacional y el estado de anarquía originado 
por la guerra civil (...) la guerra que asoló su propio país.11 
 
Considerar que Hobbes se refiriera a la guerra civil cuando hablaba 

del estado de naturaleza parece verosímil, pero el filósofo trató de la 
guerra civil en su Behemoth y al discurrir sobre el estado de naturaleza, 
quizá sus referencias fuesen otras, más allá de la guerra civil. Por eso, 
proponemos aquí que este pasaje hace mención principalmente a 
Cicerón. 

En sus primeras reflexiones acerca de la ciencia política, en el el 
texto de 1642, que se inicia con Sócrates “pasa por Platón, Aristóteles, 
Cicerón y los otros filósofos, griegos, tanto cuanto por los latinos”,12 
Hobbes nos muestra su fundación de las ciudades:  

 
Debemos observar, por consiguiente, que cada uno de la multitud 
–con la finalidad que pueda originarse la ciudad– necesita 
concordar con los demás en que, los asuntos que cualquiera 
propusiera a la asamblea, acepte lo que fuese aprobado por la 
mayor parte constituyendo la voluntad de todos. (...) Y si alguien 
no consiente a pesar de esto, los demás constituirán la ciudad entre 
sí y sin él. De esto se deriva que la ciudad conserva contra quien 
disiente su derecho primitivo, esto es, el derecho que tiene de 
guerrear contra un enemigo.13  
 
Prestemos atención a esta fundación y al modo cómo se desarrolló. 

Guardemos estas imágenes. Pues, hay una descripción similar en su 
última obra, Leviatán, donde Hobbes nos muestra, al hablarnos sobre el 
tiempo en que los hombres vivían sin un poder común, imágenes de una 
guerra. Entre sentimientos belicosos, el conflicto es tal cual el mal 
tiempo. Como la naturaleza del mal tiempo no está en uno o dos 
aguaceros, sino en una tendencia a que éstos continúen durante varios 
días, así también la guerra no se hace todo el tiempo. A los períodos 
calmos, Hobbes los compara con los tiempos de paz. Este tiempo es 
similar a la época en que los hombres vivían sin otra seguridad sino la 

 
10 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes…, p. 36. 
11 Idem. 
12 Thomas Hobbes, Do Cidadão, op. cit., p. 10. 
13 Ibid., p. 102. 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

82 

que pudo ser ofrecida por su “propia fuerza y su propia invención”.14 
Enfatizo las palabras fuerza e invención. Pues, lo que cada uno concede 
al soberano es justamente la invención y la fuerza. Invenir,15 la primera 
parte del arte de la elocuencia de Cicerón debería ser concedida al 
soberano, así como la fuerza, pues ambas son fuentes del poder. Los 
pactos, por este motivo, se hacen de palabras y espadas.16 Aún en esta 
descripción, Hobbes nos cuenta acerca de la fundación del Estado: 

 
Dícese que un Estado ha sido instituido cuando una multitud 
de hombres convienen y pactan, cada uno con cada Uno 
que a un cierto hombre o asamblea de hombres se le otorgará, 
por mayoría, el derecho de representar a la persona de todos 
(es decir, de ser su representante)17 
 
Ahora, focalicemos en esta institución. Contemplemos 

atentamente las afirmaciones de Hobbes acerca de la fundación de las 
ciudades o del Estado. La institución del Estado es resultado de la 
palabra y no de los hechos. Esto nos muestra que los hombres 
concordaron, unos con los otros, en pactar. Este pacto, de palabras, 
prescribe la representación de todos ellos por un hombre o una 
asamblea y así se dio origen al Estado. La dimensión del decir, no 
obstante tácito, es amplia y poderosa, pues pone delante de los ojos el 
Estado civil. No despreciemos esta dimensión discursiva, pues esta nos 
conduce a la realidad del Estado. Las palabras que instituyen la urbe 
están presentes en Cicerón. Si algo es dicho, solamente alguien muy 
elocuente podría haber proferido tan seductoras sentencias. 
Continuemos este análisis y pasemos a Cicerón, donde nos cuenta el 
origen de la elocuencia en su De Inventione.  

La descripción de Cicerón se inicia con hombres rústicos, que 
vagaban por el campo como animales salvajes, donde la razón no tenía 
lugar, pues era el reino de la fuerza física. No existía justicia y, por este 
motivo, el ingenio humano era inútil. En aquel tiempo, un hombre, 
reconocidamente sabio y fuerte (sin lo cual no sobresaldría entre los 
demás), mostró lo mejor a sus semejantes, quienes vivían dispersos en 

 
14 Thomas Hobbes, Leviatán…, p. 103. (nuestro destacado). Hobbes menciona en inglés 
invention y en latín ingenio.  
15 La invención es una de las partes de la retórica. Cicerón divide la retórica en cinco partes: 
“invención, disposición, elocución, memoria, pronunciación. La invención es la acción de 
pensar cosas verdaderas o símiles a la verdad, que vuelvan probable una causa (..) la 
elocución es la acomodación de palabras idóneas y sentencias, de acuerdo con la invención. 
Cicerón, Marco Tulio, De la invención retórica, (Bulmaro Reyes Coria, trad.), México: 
UNAM, 2010, I.7. 
16 Hobbes, Leviatán…, p. 137. 
17 Ibid., p. 142. 

 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

83 

los campos, en un medio cruel de supervivencia, pues combatían contra 
las bestias, no obstante, el sabio los compelió a congregarse en un lugar. 
Congregó a los hombres por la razón, y, por un discurso racional, 
partiendo salvajes hizo hombres dóciles. La sabiduría fue capaz, 
entonces, al congregar a los hombres en unidad, de fundar las ciudades. 
Del mismo modo, los hombres aprendieron a habituarse a las creencias, 
conservar la justicia y someterse unos a los otros por su propia voluntad, 
todo esto dirigido por los esfuerzos de una causa común. Así los 
hombres juzgaron tener la vida asegurada, y todo eso solamente fue 
posible al persuadirlos por la elocuencia, la cual, a su vez, solamente 
florecería en una comunidad de hombres: 

 
En efecto, hubo algún tiempo cuando en los campos los hombres 
vagaban por doquier a modo de bestias, y se prolongaban la vida 
con alimento agreste, y no administraban nada con la razón del 
ánimo, sino casi siempre con las fuerzas del cuerpo; aún no se 
cultivaba la razón de la divina religión ni del humano deber; nadie 
había visto nupcias legítimas; ninguno había mirado hijos ciertos; 
no había percibido que utilidad tenía el derecho equitativo. De tal 
modo, al lado del error y la ignorancia, la ciega y temeraria 
dominadora del ánimo, la ambición, para saciarse abusaba de las 
fuerzas del cuerpo, sus perniciosísimos servidores. En aquel 
tiempo, cierto varón, naturalmente grande y sabio, conoció que 
materia había y cuanta oportunidad existía en los ánimos de los 
hombres para las cosas máximas, si alguien pudiera sacar aquella, 
y, al tomarla, volverla mejor. Aquel juntó y congregó con cierta 
razón en un solo lugar a los hombres dispersos en los campos y 
ocultos en techos silvestres, e, induciéndolos a cada una de las 
cosas útiles y honestas, de agrestes y feroces volvió blandos y 
tratables a quienes primero reclamaban a causa de la insolencia, 
pero luego oían con más empeño a causa de la razón y del discurso. 
Y ciertamente por eso me parece que la sabiduría ni tácita ni pobre 
de decir ha podido lograr volver a los hombres, súbitamente, de una 
costumbre, y conducirlos a diversas razones de vida. Y bien, 
después de haberse establecido las ciudades, ¿cómo pudo 
finalmente suceder que aprendieran a cultivar la fe y mantener la 
justicia, y se acostumbrarán a obedecer a otros por su propia 
voluntad, y juzgarán que, por causa de la conveniencia común, no 
solamente debían arrostrar trabajos sino también perder la vida, si 
no hubieran podido, con la elocuencia, persuadir a los hombres, de 
aquellas cosas que habían encontrado con la razón? En realidad, 
nadie, a no ser movido por un discurso grave y suave, hubiera 
querido descender sin fuerza al derecho pudiendo mucho más con 
sus fuerzas (…) Y, por cierto, parece que la elocuencia primero así 
nació y avanzó más lejos, y que igualmente después se ocupó en las 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

84 

cosas máximas de la paz y la guerra, junto con las sumas utilidades 
de los hombres;18  
 
Al sucumbir a la elocuencia, los hombres descritos por Cicerón, al 

mismo tiempo, generan la urbe. El origen de la elocuencia coincide con 
el origen de la vida religiosa y política. Poco se nota, en la descripción 
de Cicerón, la fuerza. Aunque desapercibida, ella está allí, en el origen 
de la elocuencia, pues el sabio, más allá de elocuente era fuerte, sin lo 
cual no sería oído. En consecuencia, el estado de naturaleza hobbesiano 
no es una hipótesis de la razón,19 como consideraron Bobbio y sus 
seguidores, sino el lugar (topos) del origen de la elocuencia en Cicerón. 

Quentin Skinner es el comentarista que investigó las influencias del 
arte retórica en Thomas Hobbes,20 pero no notó que el estado de 
naturaleza era un topos retórico encontrado en Cicerón y llegó a afirmar 
que en De Cive no había nada de retórico, lo que no es verdad. Hobbes 
llega a decir que, como si dialogase con Cicerón: “Y, por consiguiente, 
mientras persiste ese derecho natural de cada uno con respecto a todas 
las cosas,no puuede haber seguridad para nadie (por fuerte o sabio que 

 
18 “Nam fuit quoddam tempus, cum in agris homines passim bestiarum modo vagabantur 
et sibi victu fero vitam propagabant, nec ratione animi quicquam, sed pleraque viribus 
corporis administrabant. Nondum divinae religionis, non humani offici ratio colebatur, 
nemo nuptias viderat legitimas, non certos quisquam aspexerat liberos, non jus aequabile 
quid utilitatis haberet, acceperat. Ita propter errorem atque inscientiam caeca ac temeraria 
dominatrix animi cupiditas ad se explendam viribus corporis abutebatur, perniciosissimis 
satellitibus. Quo tempore quidam magnus vide licet vir et sapiens cognovit quae materia 
esset et quanta ad maximas res opportunitas in animis inesset hominum, si quis eam posset 
elicere et praecipiendo meliorem reddere; qui dispersos homines in agros et in tectis 
silvestribus abditos ratione quadam compulit unum in locum et congregavit et eos in unam 
quamque rem inducens utilem atque honestam primo propter insolentiam reclamantes, 
deinde propter rationem atque orationem studiosius audientes ex feris et immanibus mites 
reddidit et mansuetos. Ac mihi quidem hoc nec tacita videtur nec inops dicendi sapientia 
perficere potuisse, ut homines a consuetudine subito converteret et ad diversas rationes 
vitae traduceret. Age vero, urbibus constitutis, ut fidem colere et justitiam retinere 
discerent et aliis parere sua voluntate consuescerent ac non modo labores excipiendos 
communis commodi causa, sed etiam vitam amittendam existimarent, qui tandem fieri 
potuit, nisi homines ea, quae ratione invenissent, eloquentia persuadere potuissent? 
Profecto nemo nisi gravi ac suavi commotus oratione, cum viribus plurimum posset (...) Ac 
primo quidem sic et nata et progressa longius eloquentia videtur et item postea maximis in 
rebus pacis et belli cum summis hominum utilitatibus esse versata...”, Cicerón, De la 
invención retórica, I, (2-3). 
19 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes…, p. 36. 
20 Silver, en su trabajo Hobbes on rhetoric también demuestra las influencias de la retórica 
en Thomas Hobbes pero lo hace de manera insatisfactorio porque habla de la 
compatibilidad entre filosofía y retórica en la introducción de que Hobbes hizo en su 
traducción de la Guerra del Peloponeso de Tucídides (Victoria Silver, “Hobbes on rhetoric”, 
en Tom Sorel (ed.), The Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge, New York: 
Cambridge University Press, 1996, p. 329). Sin embargo, el pasaje se refire a la escritura de 
la historia con retórica y non filosofía con retórica. Historia y filosofía son géneros 
diferentes, lo que vale para una no puede valer para la otra. (Cf. Thomas Hobbes, The 
History of the grecian war written by Thucidides, en W. Molesworth (ed.), English Works 
of Thomas Hobbes, Vol. VIII. London, 1966, p. 16)  



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

85 

sea) de existir durante todo el tiempo que ordinariamente la Naturaleza 
permite vivir a los hombres”.21 

En un primer momento, Hobbes defiende la necesidad de todos los 
hombres, sin excepción, de renunciar a su derecho sobre todas las 
cosas.22 En un segundo momento, la mayoría escogería un soberano, 
sea un hombre o una asamblea, para que cualquiera de ellos mantuviese 
a los hombres seguros. Al hombre o la asamblea, les sería concedido el 
derecho a todas las cosas, del mismo modo que lo sería al sabio 
elocuente y fuerte de Cicerón. 

Estamos delante de una gran diferencia por parte de Hobbes al 
atribuir a la ley de naturaleza y no al sabio elocuente la congregación 
de los hombres en unidad. La diferencia no es, de modo alguno, 
discordancia con Cicerón: Hobbes sabía bien que la mayoría era 
fácilmente seducida por un discurso elocuente. El callar se configuraría 
como un no suscitar de las pasiones, disminuyendo el discurso 
elocuente de los púlpitos, que enseñaba al pueblo en quién creer y no en 
qué cuando omitían al sabio elocuente. Hobbes amplificaba un 
enunciado neutral, una ley natural, haciendo creer a toda la humanidad, 
independiente de la creencia, que no se trataba de su propio discurso, 
sino de algo superior a la religión e intrínseco a todos ellos. Hay una 
búsqueda de una reforma de las voluntades individuales de los súbditos 
con la finalidad de garantizar la sumisión al soberano por la 
conformación de las creencias. Hobbes pretende que su lector asuma 
ser el autor de una gran obra, el Estado, en la que el soberano fuese 
actor, de modo que “el hombre natural se constituye en ciudadano, el 
lector en coautor”.23 

Hobbes nos muestra claramente cómo el poder es fundamentado 
por la creencia,24 y como consecuencia de ella, la opinión25 de la 
mayoría, al narrar episodios reales de la guerra civil inglesa. No nos 
olvidemos de la importancia de la creencia para Hobbes, que está en la 
primera definición de su retórica: “ganar la creencia del oyente”.26 

 
21 Hobbes, Leviatán, p. 107 (nuestro énfasis). 
22 Thomas Hobbes, Behemoth ou o longo parlamento, (trad. Eunice Ostrensky, rev. Renato 
Janine Ribeiro), Belo Horizonte: Editora UFMG, p. 215. 
23, Renato Janine Ribeiro, Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo, Belo 
Horizonte: UFMG, 1999, p. 40. 
24 Para Hobbes, creencia es el hecho de admitir proposiciones con base en la confianza. 
(Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, op. cit., p. 47).  
25 Para Hobbes, la opinión es generada cuando la proposición que la sustenta es adquirida 
o por confianza o por error. “Y, particularmente, cuando se admite la opinión confiando 
en otros hombres, se dice que se cree en ella; se dice que esos que la admiten tienen una 
creencia, y a veces la fe.” (Ibid., p. 46).  
26 Thomas Hobbes, The whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed), English Works of 
Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966c, p. 424. 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

86 

También encontraremos la misma idea en el personaje A, del diálogo 
Behemoth:  

 
A: Pienso que ni el sermón de los frailes o monjes, ni la de los padres 
en sus parroquias, se destine a enseñar a los hombres en qué creer, 
sino en quién. Pues el poder de los que lo detentan no posee otro 
fundamento que la opinión y la creencia del pueblo.27  
  
En este pasaje Hobbes observa que el fundamento del poder es la 

creencia y la opinión del pueblo. Con esto podemos suponer que el arte 
retórico es el arte que funda el poder, una vez que solamente este arte 
es capaz de ganar la creencia del oyente. Cicerón afirma que la audición 
ocurre por el placer de escuchar y no por la fuerza, sin embargo ella se 
muestra imprescindible para la manifestación del discurso elocuente. 
Amplificar las palabras, disminuir la fuerza. Qué hizo a los hombres por 
su propia voluntad someterse unos a los otros: ¿la fuerza, la elocuencia 
o ambas? La misma duda se suscita en los lectores de Hobbes. Qué 
conduce a los hombres a someterse al poder soberano: ¿la promesa de 
paz y la posibilidad de crecer por su propia industria librándose así del 
miedo de la muerte violenta o la fuerza represora del soberano? 

Sería ingenuo creer que la sumisión es solamente por la fuerza, en 
el caso de Hobbes. Sin embargo, para aquellos que no escogieron al 
soberano, la sumisión voluntaria de la mayoría depende de la 
elocuencia, tal como se da en Cicerón que infunde la propia idea de 
fuerza del Estado, como algo mayor de lo que realmente es. Cuando se 
rompe el monopolio de la elocuencia, o sea, cuando hay otros elocuentes 
para seducir al pueblo para ganar su creencia, no hay armamento 
suficiente que los pueda reprimir. Refirámonos, nuevamente, a los 
personajes de Hobbes con la finalidad de ilustrar nuestra hipótesis sobre 
la elocuencia y la fuerza: 

 
B: ¿Cómo fue posible entonces que el rey fuera derrotado, si 
disponía en cada condado de tantos soldados entrenados que 
formarían, reunidos, un ejército de 60.000 hombres, y de varios 
depósitos de munición en recintos fortificados? 
A: Si esos soldados hubieran estado a las órdenes de su Majestad, 
como ellos y los demás súbditos debían, la paz y la felicidad de los 
tres reinos habrían seguido tal como las dejó el Rey Jacobo. Pero el 
pueblo estaba, en general, corrompido, y a los desobedientes se les 
tenía por los mejores patriotas. 
(...)B: Pero ¿cómo llegó el pueblo a volverse tan corrompido? ¿Y de 
qué tipo era la gente que de ese modo pudo seducirlo?28 
 

 
27 Thomas Hobbes, Behemoth ..., p.48. 
28 Ibid., p. 32. 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

87 

Seducir. Hobbes no podría haber empleado otro verbo para definir 
mejor la conducción de la pasión. Del latín seducere, es compuesto de 
se, que designa alejamiento, separación y ducere, llevar, guiar, conducir. 
Cuando el seductor no es el soberano, se activan las facciones en la 
República, disolviendo la unidad del cuerpo político. El seductor mueve 
al seducido para el lado que le conviene, como el retórico mueve los 
ánimos y las creencias de sus oyentes. Hobbes enumera los seductores, 
entre ellos los religiosos y los interesados en la ruina de la monarquía, 
todos deseosos del poder político. El personaje A describe los 
acontecimientos históricos, en particular, el modo como seducirían al 
pueblo contra el rey. El relato abajo describe el comienzo de los 
conflictos, cuando el Parlamento juzga y condena los nobles: 

 
A: La impudicia es casi todo en las asambleas democráticas; es la 
diosa de la retórica, y con ella se hace convincente. ¿Pues qué 
hombre común no concluirá, de tan audaz afirmación, la gran 
probabilidad de la cosa afirmada? Bajo tal acusación el conde de 
Strafford fue juzgado en la Cámara de los Lores, en Westminster 
Hall, sentenciado culpable y luego considerado traidor por una 
declaración de proscripción, esto es, por un Acta del Parlamento.29  
 
En el contexto de la Guerra Civil Inglesa, la retórica operó como 

un medio visceral, fortaleciendo la fuerza de quien dominase en su uso, 
en la seducción de sus oyentes. En referencia a la “probabilidad de la 
cosa afirmada”, Hobbes entiende la idea de lo verosímil, de lo probable, 
como una técnica retórica de persuasión. Con el propósito de liquidar 
el poder de los eclesiásticos que subvertían al pueblo contra el rey, la 
estrategia adoptada por Hobbes consistió en terminar con las diversas 
interpretaciones al propio cuerpo del texto sagrado, debido al uso que 
los eclesiásticos daban al pueblo, incitando el miedo post mortem. 

Hobbes nos mostró su estrategia de lectura en los pasajes de las 
Sagradas Escrituras buscando, por ejemplo, el sentido de la expresión 
“Reino de Dios”.30 Esta expresión no significaba, como para la mayoría 
de los eclesiásticos en sus sermones, la eterna felicidad en el cielo para 
después de esta vida terrena. Se refería, en todos los pasajes vistos, al 
reino civil del pueblo de Israel, cuyas leyes civiles eran las de Moisés. 
Este reino tuvo su fin en la elección de Saúl, en cuya ocasión los profetas 
predijeron que ese Reino sería restaurado por Cristo, en su segunda 
venida para el Juicio Final. Es por esta restauración venidera que 
diariamente se reza, hasta hoy, la oración del Padre Nuestro (venga a 
nosotros tu reino...). Si el reino de Dios se interpretara según el texto 
sagrado, como un reino terrenal, el cielo no sería un objeto de 
manipulación en la creencia del pueblo:  

 
29 Ibid., p. 112.  
30 Cf. Hobbes, Leviatán…, cap. XXXV.  



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

88 

 
Si el reino de Dios (también llamado reino del cielo, por la gloria y 
admirable  excelsitud de este trono) no fuera un reino que Dios 
ejerciere sobre la tierra por sus tenientes o vicarios que transmiten 
sus órdenes al pueblo, no hubiesen existido tantas disputas y 
guerras acerca de quién sea aquel por el cual Dios habla a nosotros; 
ni los diversos sacerdotes se hubieran conturbado ellos mismos con 
la jurisdicción espiritual, ni ningún rey se las hubiese denegado.31  
 
Hobbes necesita de esos ejemplos para demostrar que la 

interpretación literal no se apoya en el significado de las palabras en sí 
para comprender la proposición, sino al contrario, se apoya en los 
sentidos de las proposiciones bíblicas para, posteriormente, inferir los 
significados de las palabras. También sostiene que el significado de las 
palabras debería ser dado por la autoridad, y por nadie más. No 
confundir autoridad con el autor del libro, porque “no es el escrito, sino 
la autoridad de la Iglesia lo que hace canónico un libro”.32 Si aquellos 
libros están reunidos allí, no es por casualidad. El sentido que los reúne 
designa el significado de las palabras. Destacamos que en Inglaterra el 
Canon es establecido por el rey de Inglaterra. En Hobbes la autoridad 
soberana debería demarcar los signas (signos), aquellos por medio de 
los cuales nos comunicamos unos con otros. El discurso interno a cada 
individuo es diverso de aquél, una especie de recuerdo individual, 
constituido por notis (notas o marcas).33 En este uso interno podríamos 
hasta recurrir al significado de la palabra que consideramos inmanente, 
pero cuando hablamos a los otros, tenemos que esforzarnos en buscar 
un sentido más usual, si deseamos que el otro nos comprenda. La 
autoridad demarca lo que anacrónicamente designaríamos por “campo 
semántico”. Y el significado de lo que expresa el sentido literal está 
circunscrito en eso. Cada autoridad soberana debería concebir un 
“campo semántico” en particular para mantener la paz y el poder. 

Para Hobbes este “campo” del soberano debería ser lo más usual y 
no podría aceptar significados ajenos a los aprobados por el poder 
soberano. Cuando eso ocurre, como en el contexto de la guerra civil, 
otros discursos se contraponen a los del poder soberano, disolviendo su 
poder. Recuperando nuestras ideas, sobre el estado de naturaleza visto 
a partir de Cicerón y sobre las diversas interpretaciones seductoras de 
la Biblia que están en las raíces de la guerra civil, demostramos la 
importancia del arte retórico como vía interpretativa. La retórica en 
Hobbes es mucho más que filosofar con estilo, es una fuente de 

 
31 Hobbes, Leviatán…, p. 342. 
32 Ibid., p. 319. 
33 Thomas Hobbes, De Corpore en English Works of Thomas Hobbes, Vol. I. London, W. 
Molesworth ed, 1966a, p. 14. 



Patricia Nakayama 
 

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

89 

conocimiento que explica el origen de la ciudad, de la elocuencia y del 
poder. 

 
 

 
Referencias bibliográficas 
 
 
Aristóteles, Retórica, (trad. Carlos García Gual), Madrid: Editorial 

Gredos., 2014. 
 
Bobbio, Norberto, Thomas Hobbes, (trad. Carlos Coutinho), Rio de 

Janeiro: Campus, 1991. 
 
Cicerón, Marco Tulio, De la invención retórica, (trad. Bulmaro Reyes 

Coria), México: UNAM, 2010. 
 
Hill, Christopher, O Mundo de Ponta Cabeça: Idéias Radicais Durante a 

Revolução Inglesa de 1640, (trad. Renato Janine Ribeiro), São 
Paulo: Companhia das Letras, 1987. 

 
Hobbes, Thomas, Leviatán o la materia, forma y poder de una República 

eclesiástica y civil, (trad. Manuel Sánchez Sarto), México: FCE, 
2005. 

 
Hobbes, Thomas, Behemoth ou o Longo Parlamento, (trad. Eunice 

Ostrensky y rev. téc. Renato Janine Ribeiro), Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2001. 

 
Hobbes, Thomas, Do Cidadão, (trad. Renato Janine Ribeiro), São Paulo: 

Martins Fontes, 1998. 
 
Hobbes, Thomas, The Elements of Law, Natural and Politic, (Ferdinand 

Tönnies, ed.), London: Frank Cass and Company Limited, 1969. 
 
Hobbes, Thomas, De Corpore, en W. Molesworth (ed.), English Works 

of Thomas Hobbes, Vol. I, London, 1966a. 
 
Hobbes, Thomas, The History of the Grecian War Written by Thucydides, 

en W. Molesworth (ed.), English Works of Thomas Hobbes, Vol. 
VIII. London, 1966b. 

 
Hobbes, Thomas, The Whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed.), 

English Works of Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966c. 
 



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO  

Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 
 

90 

Ribeiro, Renato Janine, Ao Leitor sem Medo: Hobbes Escrevendo Contra 
o Seu Tempo, Belo Horizonte: UFMG, 1999. 

 
Silver, Victoria, “Hobbes on Rhetoric”, en Tom Sorel (ed.), The 

Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge/New York: 
Cambridge University Press, 1996. 

 
Skinner, Quentin, Razão e Retórica na Filosofia de Thomas Hobbes, São 

Paulo: Fundação Editora da UNESP (FEU) – (UNESP/Cambridge), 
1999. 

 
 
 


	Portada
	Índice
	01Editorial
	02Miceli
	03Gutierrez Loperav
	04Nakayama

