ISSN: 2683-7315

BOLETIN DE LA ASOCIACION DE ESTUDIOS HOBBESIANOS

Publicacion anual

N° 44-PRIMAVERA-VERANO 2025

Director:
Andrés Di Leo Razuk

Editor:
Diego de Zavalia (UBA-UNAJ)

Consejo de Redaccion:
Margarita Costa T (UBA-CIF)
Jorge Dotti T (UBA-CONICET)
Maria Liliana Lukac (UCA-CONICET)
Martin D’ Ascenzo (UBA-UNLaM)
Andrés Jiménez Colodrero (UBA-CIF)
Damian Rosanovich (UNSAM)
Julia Rabanal (UBA)




Imagen de tapa: The Commonwealth ruleing with a Standing Army,
1683 (British Museum). Frontispicio de “Arbitrary Government
Display'd“ de Thomas May. “La reptiblica aparece representada como
un dragén que ha devorado al Parlamento y esta cubierto de tropas
armadas; se alimenta de la monarquia, el episcopado, la nobleza y las
leyes del pais, y excreta impuestos, gravimenes y juramentos y pactos
religiosos.” [Harris, Tim, Restoration. Charles II and his Kingdoms
1660-1685, London, Penguin Books, 2005, traduccién propia con la
ayuda de Inteligencia Artificial (Copilot)].



https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1868-0808-3297

Indice
Editorial
Articulos

El Behemoth de Hobbes, los levellers y el republicanismo romano.

La problematica (no) recepcion de los clasicos en la Inglaterra
del siglo XVII
MARIO LEONARDO MICELI

De la libertad en el Estado a la libertad del Estado:
Hobbes entre el liberalismo y el republicanismo
RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

La elocuencia en el fundamento del Estado:
Hobbes, Cicerén y la critica a Skinner
PATRICIA NAKAYAMA

47

77



ISSN: 2683-7315

§ \ X
ASOCIACION
DE ESTUDIOS
HOBBESIANOS

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025



{ 7,, % ASOCIACION DE ESTUDIOS
\/ﬁ\a HOBBESIANOS
W \ .
Editorial:

Estaticidio

Una tendencia global se afianza cada vez mas en todos los paises: el
estaticidio. La ambicién de algunos tedricos de antafio parece querer
consumarse y destruir totalmente aquella joya conceptual que forjé la
modernidad y de la cual Thomas Hobbes fue uno de sus principales
responsables, el Estado. Ni el anarquismo decimonoénico llegé a los
extremos que se ven hoy en dia.

Segun los diagnésticos estaticidas, la institucién estatal se presenta
como responsable de los males en el mundo, como un ambito de
corrupcién que impide el desarrollo social, econémico y personal. Pero
no solo eso, sino que algunos avezados se aprovechan impunemente de
esta situacién, los mismos que lo defienden a ultranza, pues solo
quieren seguir beneficidndose, mientras la gran mayoria se empobrece
y se somete a su autoridad, no pudiendo asi desarrollar el mayor valor
humano, la libertad.

Ante esta situacién, a su juicio no sélo injusta, sino inmoral, los
estaticidas tienen una solucién bajo el brazo, el mercado como modelo
de conductas interpersonales y como garante de la sociedad. Ahora, los
vinculos inmanentes, liberados de toda intervencién estatal, jal fin
libres!, conmutan en el espacio mercantil sus bienes, servicios e ideas,
beneficidndose siempre, algunos mas y otros menos, guiados por su
propio interés y egoismo, lo que redundard en definitiva en el bien
general. En sintesis: la libertad es libertad de mercado.

Destruida la autoridad estatal, florecera el emprendimiento
personal, aletargado por el influjo del poder central durante siglos.
Aquel guiara las conductas y establecerd vinculos societales justos y
verdaderos que, afincados, en las propias decisiones individuales,
podran ser acentuados o removidos segun las circunstancias lo
ameriten en pos de una mejora constante. Una naturaleza humana
benéfica, que ha sido obturada por los Leviatanes regionales de antafio,
se apoderara del mundo que se le ha negado, prodigando justicia y
libertad de una vez para siempre, en todo lugar donde se desarrolle.

No obstante, los estaticidas no parecen destruir el Estado
totalmente, sino transformar aquel gran Leviatan en lo que el sociélogo

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025



(o \% ASOCIACION DE ESTUDIOS

ﬁ\a HOBBESIANOS

W 3=

francés, Robert Castell, ya identificara con toda claridad a principios de

este siglo y de esta manera:

presenciamos un desplazamiento del Estado social hacia un Estado
de la seguridad que preconiza y pone en marcha el retorno a la ley
y al orden, como si el poder publico se movilizara
fundamentalmente en pos del ejercicio de la autoridad.’

En efecto, no toda autoridad central se destruye, sino aquella que
perjudica la acumulacién de capital por los propietarios. Mientras el
Estado deja de asumir todo tipo de proteccién social y civica, dilapida
dinero de manera inédita en armamento, entrenamiento y tecnologia
para las fuerzas de seguridad, garantes del orden y del mercado que
supuestamente se auto-regularia.

Asi, el esticidio entra en franca contradiccién: mientras més quiere
destruirse el poder central, mas lo afirma. Pues su destruccién, no trae
riquezas, sino pocos ricos y grandes excluidos, es decir, masas de seres
humanos indigentes que amenazan con su hambre y desesperacién a
quienes concentran el capital y no pueden defenderse por su propia
cuenta. Hegel ya lo sefialara de este modo: “la sociedad civil en medio
del exceso de riqueza no es suficientemente rica, es decir, en su propia
fortuna no posee suficiente para controlar el exceso de miseria y el
surgimiento de la plebe”.? Ante esta situacién, quienes salen
coyunturalmente airosos de las transacciones comerciales necesitan
proteger sus bienes de hordas excluidas y en constante aumento. Asi, se
debe reforzar un poder que resguarde de esta amenaza, por lo cual, o
bien se necesita no ya de un Estado de seguridad, sino de una fuerte
agencia de seguridad represora, o bien se retorna al estado de
naturaleza, donde la acumulacién de riquezas en manos de unos pocos
corre atin mayor riesgo.

Jorge Dotti retrata esta situacién con maestria de la siguiente
forma:

El eje vertical de la soberania en sentido estricto ha quedado
desactivado. No suena sensato pensar que hemos avanzado hacia
una felicidad anédrquica y liberadora. Mas bien, las vivencias
muestran que, ante la incapacidad ultima de la parafernalia
tecnolégica y de los intentos de regimentar la vigilancia interna y
los controles de profilaxis fronteriza para mantener santuarios de
seguridad en el hemisferio nordoccidental, aterrorizar al otro
devenido criminal absoluto e inhumano es el procedimiento mas

! Robert Castel, L'Tnsecurité sociale: Qu'est-ce qu'étre protégé?, Paris, Editions du Seuil,
2003, p. 56.

2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht
und Staatswissenschafl im Grundrisse, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1970, & 245, p. 390.

6 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025



-~ \\
e 4\) | ASOCIACION DE ESTUDIOS
(#=A' | HOBBESIANOS
W 3
armonico con el dinamismo horizontal de los fragmentos y
diferencias que fluyen por el espacio global.?

Asi, hoy mas que nunca parece que la maxima hobbesiana, fuera
del Estado politico, “la vida del hombre es solitaria, pobre, tosca,
embrutecida y breve”* se confirma con los por ahora intentos parciales
de los estaticidas.

Han sido innumerables los trabajos que se han presentado sobre
las deficiencias que posee el Estado para prodigar un orden justo, en
nuestra realidad. Es claro que esta institucién, disefiada en los albores
de la modernidad, no puede dar cuenta de los inéditos, ingentes y
agudos problemas actuales. No obstante, la solucién paradojal de los
estaticidas no se presenta como una opcioén.

En su defecto, comprometerse a repensar un disefio institucional
en un mundo de cambios vertiginosos, de una globalidad intolerante o
de un des-humanismo inusitado debe ser una tarea de todo académico
que no solo quiera habitar un mundo donde la paz no sea la de las
carceles, sino también querer legarlo a la posteridad.

En tiempos estaticidas, los tres articulos que retine esta nueva
edicién del Boletin muestran cémo el andlisis riguroso sobre la teoria de
Hobbes hecha luz sobre el Estado. Queda ahora en el lector juzgar su
utilidad.

Andrés Di Leo Razuk
Primavera, Verano de 2025

3 Jorge Dotti, “Violencia, guerra y terror posmoglobales” en Jorge Eugenio Dotti, Lo
céncavo y lo convexo. Escritos filosdficos (Damian Rosanovich, comp.), Madrid, Guillermo
Escolar Editor, 2021, p. 188.

* Thomas Hobbes, Leviathan, (Noel Malcolm, ed.), Oxford, OUP, 2012, p. 192.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025 7



ISSN: 2683-7315

§ \ X
ASOCIACION
DE ESTUDIOS
HOBBESIANOS

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025



ISSN: 2683-7315

El Behemoth de Hobbes, los levellers y el
republicanismo romano. La problemaética (no)

recepcion de los cléasicos en la Inglaterra del siglo
XVII

Mario Leonardo Miceli
Universidad Catélica Argentina
Buenos Aires, Argentina
ORCID: 0000-0003-3720-3269
mario_miceli@uca.edu.ar

Resumen

El trabajo se propone comparar las ideas que aparecen en la obra
Behemoth de Thomas Hobbes con los textos de los levellers, un
importante grupo revolucionario de la Inglaterra de mediados del siglo
XVII. El punto que se examinara es como estos autores reinterpretan
los clasicos grecolatinos para justificar sus posturas politicas, haciendo
hincapié en sus recepciones de los ideales antiguos de la Roma
republicana. El trabajo se propone replantear algunas visiones clasicas
que estudian las ideas de Hobbes en total contraposicion a este tipo de
grupos radicales ligados al puritanismo. Para ello se particularizaran las
conceptualizaciones que esgrimen respecto de temas como el poder
soberano, los peligros de la revolucién y el desorden politico, la
organizacién de las estructuras gubernamentales y la enemistad
politica, entre otros. El trabajo propone realizar conexiones entre
autores coetaneos para conocer mejor el clima politico e ideolégico de
la Inglaterra de la temprana Modernidad. Pero también posee un fin
mas ligado a la teoria y filosofia politica, advirtiendo similitudes poco
estudiadas entre estos intelectuales, y que pueden llevar a una mejor
comprensién de los cambios que se produjeron en la época respecto de
importantes tematicas politicas.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45


https://orcid.org/0000-0003-3720-3269

EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Palabras clave
Behemoth, levellers, republicanismo, enemistad politica, religiéon y
politica

Abstract

The aim of this paper is to carry out a comparative analysis between the
ideas that appear in Thomas Hobbes' Behemoth and the texts of the
Levellers, an important revolutionary group in mid-seventeenth century
England. The point to be examined is how these authors may have
received the influence of Greco-Latin classics to justify their political
positions, particularly studying the receipt of ancient ideals of
republican Rome. The paper aims to rethink some classical views that
study Hobbes' ideas in total opposition to these radical groups linked to
Puritanism. To do so, the conceptualizations that they wield with
respect to issues such as sovereign power, the dangers of revolution and
political disorder, the organization of governmental structures and
political enmity, among others, will be specially examined. The work
aims to examine some connections between contemporary authors to
better understand the political and ideological climate of early modern
England. But it also has a more theoretical and philosophical purpose,
noting similarities between these intellectuals that have been little
studied, and which may lead to a better understanding of the changes
that took place at that time with respect to important political issues.

Keywords

Behemoth, levellers, republicanism, political enmity, religion and
politics

10 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Los levellers, el Behemothy Roma en la Inglaterra de la guerra civil
esulta siempre dificil escribir algo novedoso sobre los grandes
clasicos de la teoria politica, o como en el caso de este articulo,
sobre importantes eventos histéricos de la historia politica de
Occidente. El siguiente trabajo se propone realizar un breve

planteo sobre uno de los grandes teéricos politicos de Occidente como

es Thomas Hobbes. Si esto ya no implicase todo un desafio, el texto se
propone analizar a este intelectual inglés bajo un tépico que también
tiene un estado del arte bastante extenso: la relacién de la obra de

Hobbes con el republicanismo antiguo. El tema ya ha sido estudiado

por varios investigadores y por ello aqui se tratara de apuntalar un

enfoque distinto. Este intento de originalidad se fundamentara en dos
propuestas. En primer lugar, el anélisis se centrara en solo una de las
obras de Hobbes, siendo ademas una de las menos estudiadas de este
autor: el Behemoth. Por otro lado, el articulo no se quedara en el mero
estudio de la teoria hobbessiana, sino que se inscribird en la
comparacién con la literatura politica de una serie de intelectuales
coetaneos al famoso autor inglés. Se analizara asi el Behemoth en base
a la literatura politica de un movimiento conocido como los levellers
(niveladores).
¢Por qué estudiar a Thomas Hobbes, el republicanismo y los
levellers? La justificaciéon podria encontrarse primero describiendo
brevemente quiénes eran los actores en cuestién. Un punto interesante

a remarcar es que nos encontramos ante autores y textos poco

reconocidos en la historia del pensamiento politico, por lo menos si se

lo compara a la infinita cantidad de estudios que existen sobre Hobbes,

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 11



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Locke, Harrington o Milton, por solo citar algunos. Los levellers fueron
un movimiento que, a pesar de no formar parte del canon de grandes
clasicos politicos, tuvieron una importante participacién durante los
hechos que se dieron en Inglaterra en la década de 1640, y que la
historiografia asocia a la revolucién puritana o la guerra civil. Se traté
de un grupo de publicistas, la gran mayoria de ellos conectados con
distintas confesiones puritanas. En su momento llegaron a poseer
mucha fama por su politica de petitorios ante el Parlamento en la
ciudad de Londres, especialmente cuando el rey Carlos I debié exiliarse
de esa ciudad. Sus lideres méas reconocidos fueron John Lilburne,
William Walwyn y Richard Overton. El caso de Lilburne es realmente
curioso, dado que en la época llegé a poseer més fama que el mismo
Oliver Cromwell.! Ademas de haber publicado decenas de textos y
panfletos, este grupo es hoy estudiado principalmente por historiadores
debido a la produccién de una serie de propuestas conocidas como los
Agreement of the people (Acuerdo del pueblo). Se trataba de unos textos
que proponian la reestructuracién del sistema juridico y politico de
Inglaterra, y que gran parte de los estudios actuales los analizan como
un germen del constitucionalismo. Los miembros de este grupo fueron
ademas conocidos por la influencia que tuvieron en una serie de debates
que se dieron al interno del ejército de Oliver Cromwell, particularmente
llevados a cabo en la ciudad de Putney en 1647, en donde la soldadesca,
junto con los generales, debatieron en una especie de asamblea durante
varios dias, exponiendo distintas propuestas para reconfigurar el
gobierno. En las ultimas décadas los levellers fueron recuperados y
analizados en distintos tipos de investigaciones, asociando su
pensamiento politico a distintas tradiciones, entre ellas el liberalismo,
el republicanismo y hasta el movimiento libertario.

Por el lado de Hobbes, obviamente es un autor que no necesita
presentacién, pero si convendria mencionar dos palabras sobre su obra
el Behemoth. Se trata de un texto escrito probablemente hacia 1667. El
manuscrito fue presentado a Carlos II, quien lo habria leido y
seguidamente prohibido su publicacién por los miedos a las reacciones
de los distintos sectores religiosos en pugna durante ese momento.? A
fines de la década de 1670 aparecieron alrededor de cinco ediciones del
manuscrito,® pero a pesar de ello nunca fue considerado entre los textos
principales del autor. Recién a principios de la década de 1970, algunos
investigadores comenzaron a darle cierta importancia. Este poco

1 John Rees, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in England 1640-1650,
New York: Verso (Kindle Edition), 2016, cap. 2.

2 Royce MacGillivray, “Thomas Hobbes's History of the English Civil War. A Study of
Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2, 1970, p. 181.

s David Wooton, “Thomas Hobbes’s Machiavellian moments”, en The historical imagination
in early modern Britain, (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds). Cambridge: Woodrow
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, p. 217.

12 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

conocido texto de Hobbes desarrolla una breve descripcién sobre los
hechos acaecidos durante la guerra civil. A fin de empezar a vislumbrar
la ténica del texto, vale la pena transcribir el parrafo con el cual
comienza:

Sien el tiempo y el espacio hubiera grados de alto y bajo, realmente
creo que el més alto de los tiempos habria sido aquel sucedido entre
1640 y 1660. Porque aquel que, desde la Montafia del Diablo,
hubiera visto al mundo y observado las acciones de los hombres,
especialmente en Inglaterra, habria tenido una perspectiva de todo
tipo de injusticias, y todo tipo de locuras que el mundo podria
permitir...*

El panorama que pinta Hobbes es como una especie de aleph borgeano
del caos. En esas décadas de 1640 y 1650 se habrian condensado todos
los males que pueden pensarse a nivel politico. De alli el titulo de la obra
refiriendo a un monstruo del caos. En este marco, Hobbes advierte que
el pueblo era neutral dentro del conflicto, mientras que los grandes
culpables del desastre fueron aquellos que denomina como
“seductores”, refiriéndose a distintos grupos que tuvieron la capacidad
de confundir al pueblo con sus sermones. Estos grupos incluirian
principalmente a los presbiterianos, aunque luego relaciona a esta
confesién escocesa con los papistas y finalmente con los grupos mas
radicales. Bajo los avances de la historiografia actual, la descripcién que
hace Hobbes de estos distintos grupos resultaria muy discutible (por no
decir completamente errénea), pero mas alli de su poco valor
historiografico, aquello que me importara sera remarcar cémo Hobbes
termina escribiendo una obra en principio para defenestrar a aquellos
que él consideraba productores de caos. Mas adelante me adentraré en
esta problematica.

Finalmente, para culminar esta breve introduccién, conviene
mencionar la cuestién de Roma. En el siglo XVII inglés se produjo una
curiosa vuelta a la antigiiedad clasica. Digo curiosa, porque uno tiende
a asociar al régimen inglés con el concepto del common law y con una
clara diferenciacién cultural con lo latino. Esto en gran parte fue asi, y
de hecho los inicios de las discusiones entre Rey y Parlamento en la
primera mitad del siglo se dieron en el marco de cuél de las dos
entidades supuestamente defendia o representaba mejor el acervo
histérico-juridico del régimen.> Sin embargo, la presencia de la
Antigiiedad, y particularmente del republicanismo romano, no fue en
absoluto despreciable. Quizas el gran ejemplo puede encontrarse en

+ Thomas Hobbes, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The University of Chicago
Press, 1990, p. 43. Las traducciones de este texto son mias.

5 Julidn Verardi, Tiempo histérico, capitalismo y modernidad: La experiencia inglesa en la
modernidad temprana, Buenos Aires: Mifio y Davila, 2013, p. 61.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 13



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

clasicos autores coetdneos a los hechos que describimos, que estaban
fuertemente asociados a esta tradicion, por ejemplo en publicistas como
Harrington o Nedham. También puede traerse aqui el poco conocido
retorno que se dio en esta época a filosofias como el estoicismo y el
epicureismo, tanto en autores republicanos como en grupos mas
radicales,® fenémeno que ya venia desarrollandose en Europa desde el
siglo XVI.” En este contexto, estudios actuales conectan a Thomas
Hobbes con este retorno a la romanidad. Esto resulta extrafio, dado que
la primera imagen que se tiene de este autor indicaria, por el contrario,
una fuerte aversién a esta tradicién. Mas alla de que en general esto
puede resultar indiscutible, existiria una faceta de Hobbes que lo
enmarcaria dentro de un cierto humanismo, con influencia del
tacitismo.® Otros analisis enfatizan las lecturas que Hobbes hizo de
Magquiavelo durante la década de 1650, y hasta presentando al Behemoth
como un texto fuertemente influenciado por la literatura del florentino,
o de italianos coetdneos como Paolo Sarpi, principalmente en lo
referente a las ideas sobre la Iglesia.® Lo curioso es que, como se
describira a continuacidn, los levellers también mostraban influencias
del republicanismo romano, posiblemente mucho mas claras que las de
Hobbes.

Teniendo en cuenta lo expuesto, el objetivo de este articulo sera
estudiar como aparece Roma en la literatura de los levellers y en el
Behemoth de Hobbes, analizando si existiria algin tipo de articulacién
con las ideas mas basicas de estos publicistas, o si surgirfa una tensién
con la tradicién clasica que llevaria a “unir” a Hobbes con sus supuestos
archienemigos. No se propone generar un (frustrado) didlogo entre
Hobbes y los levellers. Metodologias como las de Skinner nos lo
prohibirian tajantemente. Se intentard en todo caso un acercamiento a
una tematica poco estudiada en estos hartamente estudiados autores,
en el intento de brindar algunos replanteos que sirvan para estudiar
mejor la época, evidenciar ideas muy propias del “momento” (en
lenguaje de Pocock),'” y en todo caso evitar visiones forzadas que

6 Reid Barbour, English epicures and stoics. Ancient legacies in early Stuart culture. Amherst:
University of Massachusetts Press, 1998, pp. 1-5.

7 William J. Bouwsma, The waning of the Renaissance. New Haven: Yale University Press,
2002, pp. 114y 154,

8 Andrés Jiménez Colodrero, “Hobbes y Tacito: balance y conclusiones”, en Perspectivas
latinoamericanas sobre Hobbes (Maria Liliana Lukac comp.) Buenos Aires: Educa, 2008,
pp. 72-74.

9 Wooton, op. cit., p. 221.

19 El caso de este reconocido historiador inglés resulta importante para el trabajo,
especialmente por la referencia que realiza respecto del supuesto republicanismo presente
en el tardo Medioevo y la Modernidad Temprana, y que no siempre fue suficientemente
reconocido (J.G.A. Pocock, El momento maquiavélico. El pensamiento politico florentino y
la tradicion republicana atldntica. Madrid: Tecnos, 2002, pp. 78-79).

14 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

estudios actuales proyectan en las relaciones entre la antigiiedad clasica
y el surgimiento de la teoria politica moderna.

Hobbes tenia razén

Para comenzar a delinear la hipétesis de trabajo, y explicar el
extrafo titulo de este acapite, conviene mencionar que los levellers son
muy poco mencionados en el Behemoth. Alusiones explicitas a este
grupo solo aparecen en dos momentos. Hobbes los nombra
asociandolos a las facciones anti monarquicas'' y en otra ocasién
describe un hecho sucedido en la ciudad de Burford, y que suele ser
reconocido por gran parte de la historiografia actual como el momento
en que los levellers pierden cualquier posibilidad de continuar como
grupo politico.!? Ahora bien, el punto interesante no es las veces que
Hobbes menciona a los levellers, sino més bien el hecho de que, a la
hora de criticar distintas agrupaciones contrarias al régimen
monarquico, el autor del Behemoth las describe de una manera
completamente acorde a la caracterizacién general que conocemos de
los levellers. Mencionemos algunos ejemplos. El siguiente péarrafo
muestra como Hobbes vilipendiaba a todo tipo de agrupaciéon qué
emitiese peticiones ante el Parlamento:

Este método de presentar peticiones de una manera tumultuosa, a
través de multitudes de gente clamorosa, era algo comun en la
Camara de los Comunes, y cuya ambicién nunca podria haberse
satisfecho por medio de la plegaria y el pedido, sino con un
extraordinario terror.!?

Esto es un claro ejemplo de aquello que quiero demostrar. El grupo de
los levellers fue altamente conocido justamente por la politica de
petitorios. Hobbes no los menciona explicitamente, pero cualquier
investigacion historiografica actual reconoceria que Lilburne y sus
seguidores fueron el grupo mas vehemente en este tipo de actividad
politica. Otro caso interesante se vislumbra cuando Hobbes critica al
grupo de los aprendices dentro del ejército de Cromwell por su osadia.'*

11 Hobbes, op. cit., p. 158.

12 Hobbes, op. cit., pp. 171. En 1649, en este poblado de Burford, un grupo de tropas del
ejército asociadas a los levellers organizaron un motin en contraposicién al régimen que ya
empezaba a liderar Cromwell, para finalmente ser emboscados y encarcelados. A pesar de
que la historiografia en general suele marcar este hecho como el fin de los levellers, algunos
estudios apuntan que los disturbios de Burford quizas no hayan sido organizados por ellos,
teniendo en cuenta ademés que después de este supuesto fracaso, los reclamos del
movimiento continuaron por algunos anos mas (Gary S. de Krey, Following the levellers:
Political and Religious Radicals in the English Civil War and Revolution, 1645-1649.
Londres: Palgrave Macmillan, 2017, pp. 265-268).

13 Hobbes, op. cit., p. 119.
141bid., p. 133.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 15



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Nuevamente, una lectura simple no crearia ninguna conexién con los
levellers, pero hoy la historiografia vuelve a ayudarnos, dado que existen
varias investigaciones que demuestran el importantisimo rol que
cumplia este grupo radical dentro de este sector socioeconémico
conocido como los aprendices, considerando ademés que algunos
miembros de los levellers habian pasado por este tipo de empleo.!> Otro
ejemplo de aquello que estoy tratando de postular se da cuando Hobbes
critica a los puritanos, ya desde la época de la reina Isabel, mencionando
particularmente a los presbiterianos y a “hombres de principios
democraticos”.!® De hecho, asi como suele asociarse al Leviathan con
las grandes monarquias de Europa y a la idea de orden, el Behemoth
seria justamente lo contrario, representado en los sediciosos
parlamentaristas que estaria mencionando aqui Hobbes. Si bien los
levellers no se autodenominaban como democraticos, y hasta en
ocasiones la palabra aparece en sus textos de una manera peyorativa
como lo opuesto al verdadero orden que proyecta la “ley, libertad y
propiedad”,'” lo cierto es que no habria que hacer demasiado esfuerzo
para asociar a las ideas de los levellers con principios democraticos. Sin
ir mas lejos, son innumerables las investigaciones actuales que incluyen
a este grupo dentro de la conceptualizacién de “democracia radical”.
Tenemos un primer acercamiento al problema al ver cuél podia ser
la visién de Hobbes sobre los levellers. Ahora bien, trasladémonos al
otro problema que planteo en este trabajo y veamos cudl seria la
relacién de Hobbes con el republicanismo romano. Aqui la cuestién
resulta un poco mas compleja. En general, y siguiendo una lectura
clasica del autor inglés, Roma no es en absoluto su modelo a seguir.
Esto puede apreciarse en el Behemoth porque “lo romano” estaria
asociado a la perversidad que fue la revoluciéon. Recordemos que él
pergefiaba algunos grandes culpables de este proceso. En primer lugar
los puritanos, haciendo especial referencia a los presbiterianos, aunque
usa esta palabra de manera bastante laxa, muchas veces para referirse
a otras confesiones y grupos. Junto a los puritanos, Hobbes culpa

15 Rees, op. cit., cap. 5. De hecho, este grupo de los aprendices estaba intimamnete ligado a
la politica de peticiones antes mencionada (John Walter, “Crowds and Popular Politics in
the English Revolution”, en The Oxford handbook of the English Revolution (M. J. Braddick
ed.). Oxford/New York: Oxford University Press, 2015, pp. 330-346).

16 Hobbes, op. cit., p. 196. Para la asociacién entre el Behemoth y los puritanos o grupos
politicos revolucionarios, véase Patricia Springborg, “Hobbes's Biblical Beasts: Leviathan
and Behemoth”, Political Theory, 23, 2, 1995, p. 368.

17 John Lilburne, The legall fundamentall liberties of the people of England revived, asserted,
and vindicated, Text Creation Partnership, 2008-09; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649, p. 3. Las
fuentes de los levellers fueron extraidas de material de archivo, especialmente de la base
“Early English Books Online” (EEBO), o de compilaciones editadas por investigadores
contemporaneos. Este material se obtuvo de la Bodleian Library de Oxford y de la British
Library de Londres, en el marco de una estancia de investigacién. Las traducciones de los
textos son mias.

16 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

particularmente a los catélicos y las universidades. La cuestién de Roma
estd justamente presente en estos tltimos dos.

La cultura romana aparece en Hobbes estrictamente asociada a
distintas instituciones o sectores supuestamente responsables del
debacle que sufrié Inglaterra durante la década de 1640. Aqui las
universidades juegan un rol no menor. Es cierto que Hobbes no las
encara directamente bajo la cuestién de la influencia romanista, pero si
relaciona a los profesores universitarios con la filosofia grecolatina. En
este marco las universidades son descritas en esta obra como el caballo
de madera para los troyanos.!® Serian asi el mejor ejemplo de esos
seductores que, atn sin la necesidad de libros, con sus meras palabras
pueden llevar a la desobediencia frente a la legitima autoridad. La
problematica estd obviamente relacionada al tema religioso y Hobbes
explica que estas instituciones defienden la politica de la Iglesia de
Roma apelando no solo a la Biblia sino también a la filosofia de
Aristételes, Platon, Cicerén y Sénecay de las historias de Grecia y Roma,
teniendo como fin tltimo que la autoridad de los Reyes se subordine al
Papa.'” Resulta elocuente en este sentido que la solucién que Hobbes
propone no es la de suprimir las universidades, sino disciplinarlas,
adecuando sus programas para que ensefien a los hombres que “las leyes
civiles son leyes de Dios” y para que todos entiendan que “el pueblo y la
Iglesia son una misma cosa, y tienen una sola cabeza, el Rey”,
prohibiendo completamente mezclar la religion con la filosofia
natural.?® Volviendo al conocido apotegma de Schmitt sobre los
conceptos politicos modernos como secularizacién de la teologia
medieval, podriamos tranquilamente recordar la famosa bula Unam
Sanctam de Bonifacio VIII, donde imperaba la idea de unidad y que
tenia, entre otros fines, recalcar que el cuerpo mistico de la Iglesia se
sostiene en una sola cabeza, el Papa como vicario de Dios en la tierra.
Nuestro filésofo inglés parece tener esa misma obsesién por la unidad,
la cual sélo seria factible si existe un agente que la sostenga en el tiempo
y el espacio, pero en este caso ya no seria el Papa sino el rey. Frente a
ello, cualquier institucion que se oponga, debe ser abolida o
reconvertida. De las citas expuestas, surge ademds una cuestiéon
importante a considerar y que refiere al intento de Hobbes de unir
conceptualmente ambos enemigos. Asi, en el Behemoth describe con
detalle como las universidades fueron un invento del Papado para
subyugar a los poderes politicos.

Seguidamente, y en relacion particular con el tema que nos ataiie,
Hobbes describe a los republicanos como otros de los grandes enemigos

1s Hobbes, op. cit., p. 74.
19 Ibid., pp. 55-56.
20 Ibid., p. 88.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 17



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

y responsables de la revoluciéon. Véanse las siguientes citas como claro
ejemplo de lo expuesto:

...habiendo leido los libros escritos por hombres famosos de las
comunidades de la antigua Grecia y Roma, en lo concerniente a sus
politicas y sus grandes acciones; libros en los cuales el gobierno
popular era ensalzado con el glorioso nombre de la libertad, y la
monarquia era desacreditada con el nombre de tirania...?

...habiendo leido las historias gloriosas y las sentenciosas politicas
de los antiguos gobiernos populares de los griegos y romanos, entre
los cuales los reyes eran odiados y tildados de tiranos, y el gobierno
popular era presentado con el nombre de la libertad (a pesar de que
ningun tirano fue tan cruel como una asamblea popular).?

No6tese cémo cualquier referencia a la romanidad se asocia
directamente al caos politico, la resistencia, el odio a la monarquia, y
los gobiernos populares. No es que quiera insistir con la lectura entre
lineas, pero poco costaria asociar estas frases a los parrafos vistos
respecto de esos sediciosos “hombres de principios democréaticos”.

Aqui es cuando me corresponde explicar el subtitulo de este
acapite. ¢Por qué Hobbes tenia razén? Porque de alguna manera esos
levellers que el mismo filésofo menciona serian un ejemplo acabado de
varios de sus miedos. No querrfa aqui adentrarme en la relacién de los
levellers con las sectas puritanas o en el analisis del pensamiento
politico de este movimiento en base a ideas religiosas que circulaban en
esas iglesias. Se trata de un tema bastante estudiado. Considerando la
hipétesis que se plantea en este articulo, me gustaria centrarme mas en
la relacién del pensamiento politico de los levellers con el
republicanismo romano.

Existen investigaciones actuales que conectan al pensamiento
politico de varios miembros de este movimiento con ideas del
republicanismo en la antigua Roma, o por lo menos con conceptos
enmarcados en esta tradicién politica. En ocasiones los levellers a veces
son presentados como ejemplos de teoria politica ligada a procesos de
secularizacién y a una especie de humanismo radical, teniendo como
base un supuesto republicanismo desligado de lo teolégico.?® Otros
estudios, desde un punto de vista mas ligado a la historia politica que a
la teoria, describen las posibles conexiones que existian entre

o1 Ibid., p. 45.
22 Ibid., p. 61.

25 Fernando Fernandez Llebrez, “Los levellers y el “humanismo radical”: dentro y fuera del
republicanismo”, Foro Interno, 14, 2014, p. 56.

18 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

republicanos como Henry Neville y algunos levellers.?* En otros casos
se matiza este tono, apuntando més bien a la influencia que estos
publicistas tuvieron del common law inglés, pero advirtiendo la
presencia de un cierto humanismo ligado a los clasicos grecolatinos.?
Dentro de esta linea también aparecen investigaciones que arguyen que
algunos levellers abrfan tomado contacto con los Discorsi de
Magquiavelo, para asi explicar varias de las propuestas politicas de estos
puritanos en torno al republicanismo del florentino. Lilburne por
ejemplo lo cita en algunos textos,?® hecho que se explica por la lectura
que de este autor hacian varios intelectuales de la época.?”
Seguidamente pueden encontrarse en los textos de algunos levellers
frases citadas en latin, muchas de ellas haciendo referencia a temas
como el gobierno de la ley, la libertad politica, o la ciudadania activa y
virtuosa. Por ultimo, puede también aqui referenciarse la supuesta
influencia del republicanismo clasico en algunas propuestas puntuales
de los levellers, siendo el mejor ejemplo de ello las numerosas ocasiones
en que pretenden cambiar el sistema electoral de la Camara de los
Comunes. Su propuesta incluia la necesidad de que sean electos de
manera anual y sin la posibilidad de que sean reelectos, viendo en esto
una supuesta influencia de la practica presente en la antigua Republica
Romana donde la duracién de las magistraturas era anual.?®

Si bien el tema esta estudiado dentro de la historiografia inglesa,
me gustaria aqui citar algunas breves frases que creo sirven para
ejemplificar el problema en cuestion. Noétese en primer lugar el

2t Paul Rahe, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and Orders in Early
Modern Political Thought. Chapel Hill/Londres: The University of North Carolina Press
(Kindle edition), 1994, p. 196.

25 Rachel Foxley, The Levellers. Radical political thought in the English Revolution.
Manchester: Manchester University Press (Kindle Edition), 2013, pp. 200-205.

26 John Lilburne, The upright mans vindication, EEBO, 109:E708 (22), 1653, p. 7; John
Lilburne, A defensive declaration of Lieut. Col. John Lilburn, EEBO, 108:E702 (2), 1653, p.
6.

27 Wootton, op. cit., p. 214; Foxley, op. cit., p. 206.

28 Véase particularmente para estas propuestas los siguientes textos: John Lilburne, William
Walwyn, Richard Overton, y Thomas Prince, “An agreement of the free people of England”,
en The English Levellers (Andrew Sharp ed.). Cambridge: Cambridge University Press, 1998,
p- 172; John Lilburne, Strength out of weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649, p. 12; John
Lilburne, L. Colonel John Lilburns apologetisch verhael, EEBO, 101:E659 (30), 1652, p. 13;
John Lilburne, As you were, or, The Lord General Cromwel and the grand officers of the armie
their remembrancer, EEBO, 464:1, 1652, pp. 16-17 . Algunos estudios apuntan que esta
propuesta era una influencia directa de los Discorsi (Samuel Dennis Glover, “The Putney
Debates: Popular versus Elitist Republicanism”, Past & Present, 1999, 164, p. 74). Cabe
mencionar de todas formas que en otros textos los levellers plantean explicitamente que
esta necesidad de la anualidad de los cargos se extrae directamente de las leyes propias de
la historia inglesa (John Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and
vindicated ..., EEBO, 67:E427 (4), 1647).

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 19



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

siguiente texto escrito por John Lilburne, y que es parte de uno de sus
panfletos mas reconocidos:

... [quieren] ser maestros de religién y libertades, para convertirnos
en esclavos, y alterar el gobierno de este Reino, y reducirnos a la
condicion de otros paises que no son gobernados por Parlamentos,
y por leyes, sino por la voluntad del Principe, y quienes lo
acompanan...?

Este texto fue escrito por el lider del movimiento hacia 1649, cuando
empezaron a tener fuertes disidencias con el gobierno que en el fondo
dirigia Oliver Cromwell. Mas alla del contexto histérico particular, y de
las obvias intenciones del autor de vilipendiar al general, aquello que
aqui me interesa es el uso de una cierta conceptualizacién que
claramente podria relacionarse a la tradicién republicana. La
contraposiciéon entre un érgano colegiado como el Parlamento y el
poder personal de los principes, o atn la diferencia entre el gobierno de
la ley y el gobierno de la voluntad, resultan ser claras expresiones
republicanas. Intelectuales contemporaneos como Skinner o Pettit lo
avalarian, asociando el verdadero concepto de libertad al gobierno de la
ley vy la no dominacién, siendo esto ultimo el punto que mas se
contrapondria a gobiernos no republicanos y especialmente los
monarquicos.®* Esta ténica continda en otros textos. Véanse por
ejemplo las siguientes dos citas:

. es mejor vivir bajo una ley escrita y conocida que sea dura y
ardua, donde cada hombre pueda leer su deber, y conocer su ofensa
y su castigo; que bajo la mas suave arbitraria Tirania...3!

De aqui se deriva aquella excelente maxima, Melius sub iniquissima
lege, quam sub aequissimo arbitro vivere; Es mejor vivir bajo una
Ley rigurosa e injusta, que bajo un gobierno arbitrario aunque
justo...®

2 Lilburne, The legall fundamentall liberties..., op. cit., p. 6.

30 Véase en este sentido Philip Pettit, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas
republicanas (Félix Ovejero, José Luis Marti y Roberto Gargarella eds.). Barcelona: Paidés,
2004, pp. 124-125; Quentin Skinner, Liberty before liberalism. Cambridge: Cambridge
University Press, 1998, pp. 25-30. Es elocuente en este sentido otro texto de Skinner donde
describe la lucha de varios intelectuales ingleses del siglo XVII por liberar a toda la nacién
de una servidumbre injusta, asociando este pensamiento a la tradicién republicana
(Quentin Skinner, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop Journal, 2006, 61,
p- 160).

31 Richard Overton, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646, pp. 66-68.

32 Richard Overton, John Wildman, Edward Sexby, y John Lilburne, England's miserie, and
remedie in a judicious letter from an utter-barrister to his speciall friend, concerning
Leiutenant [sic] Col. Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645, p.3.

20 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Las citas son esclarecedoras. Nétese en el primer caso el titulo del
texto: Vox Plebis. Mas alla de la justificacion que se esgrime en torno a
la conceptualizacién de la soberania popular, aqui nos interesa
particularmente la influencia latinista. En la segunda cita esto vuelve a
aparecer al incluir directamente una frase en ese idioma. Y la propuesta
en ambas trata nuevamente sobre un tema caro a la tradicién
republicana: la contraposicién entre el gobierno libre basado en laley y
el gobierno de una persona.?? Es sintomatico en este sentido el extremo
de llegar a decir que un gobierno libre donde mande la ley que podria
llegar a ser injusta es mejor ain que una monarquia recta.

Teniendo en cuenta lo expuesto, para Hobbes todo cerraria a la
perfeccion. Estariamos frente a una serie de puritanos revolucionarios
que, ademaés de usar la religién como base para la resistencia frente al
monarca, se amparan en el ideal republicano romano, ya no para
simplemente criticar el mal desempefio del monarca, sino para nulificar
en esencia a la forma de gobierno monérquica. Los levellers no sélo
estarfan enfrentado al soberano, el gran problema que Hobbes ve en el
Behemoth, sino que ademas lo hacen bajo la misma ténica de las
universidades y el Papa: con una peligrosisima combinacién entre
teologia y tradicion clasica latina. Es decir, al problema de la rebelién
frente al soberano se le suma el fundamentar la politica en aquello que
Hobbes consideraria como postulados no légicos ni (hoy diriamos)
cientificos. La consecuencia seria la formacién de un concepto de
libertad que dista mucho del que él postularia. La libertad bajo ningtin
punto puede ser vista en Hobbes como lo ve la tradicién republicana del
ideal de no dominacién. Ello en todo caso siempre llevara a un resultado
que Hobbes ve de manera clara y que en su obra mas historiografica
pretende describir como un hecho irrefutable: el camino recto hacia el
estado de naturaleza que significé la guerra civil.

Los detalles que Hobbes no pudo apreciar. ;Todos los caminos
conducen a Roma o a Hobbes?

35 Para otra clara referencia a la dicotomia entre libertad y servidumbre plasmada en el
gobierno del pueblo frente a los gobiernos personalistas de cualquier parte del mundo,
véase Richard Overton, The commoners complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646, pp. 1-2.
Lilburne también posee textos donde se enfatiza la contraposicion entre el gobierno de la
ley y el gobierno de la voluntad de una persona o de un grupo (el rey o los Lores), lo cual
lleva a la diferencia entre el gobierno del pueblo y de la ley frente al poder arbitrario
(Lilburne, John, An anatomy of the Lords tyranny and iniustice exercised upon Lieu. Col.
Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of London, EEBO, 58:E362 (6), 1646, pp, 19-22;
Lilburne, John, A defiance to tyrants. Or The araignment of two illegall committees, EEBO,
81:E520 (30), 1648, p. 1)

3+ Téngase en cuenta en este sentido que para gran parte de la tradicion republicana la idea
de esclavitud se asocia en esencia al depender del arbitrio de otro, mas alla de si es cruel o
no (Andrés Rosler, Razones piiblicas: Seis conceptos bdsicos sobre la repiiblica. Buenos Aires:
Katz, 2016, pp. 54-55).

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 21



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

Hasta aqui el planteo no pareceria indicarnos nada que de alguna u otra
forma no se conozca. Poco aporte significa el mostrar que algunos
movimientos que Hobbes odiaba poseian las caracteristicas que él
mismo menciona en el Behiemoth (y no sé6lo en esta obra). Ahora bien,
en este apartado querria dar un paso mas para explicar una serie de
puntos que quizas no sean tan obvios. Me refiero a que movimientos
como los levellers proyectaban una serie de ideas que probablemente no
hayan sido del todo vislumbradas por Hobbes, y que resultaran
interesantes porque paradéjicamente podrian haber acercado a estos
supuestos enemigos mortales. Como veremos, los levellers siguen
poseyendo un ideario que Hobbes nunca compartiria. No intento en
absoluto transformarme en una especie de Cupido de la historia contra-
factica que trata de unir a intelectuales que de por si nunca podrian
haber congeniado. Pero si me propongo mostrar que los levellers poseen
una serie de conceptualizaciones que no estarian tan alejadas de
Hobbes, tomando al problema de la romanidad como base de la
hipétesis.

Aquello que primero quisiera remarcar en pos de este objetivo es
que la supuesta influencia de la romanidad en los levellers resulta, a mi
entender, bastante exagerada. El ideario de la mayoria de los miembros
de este grupo debe explicarse primariamente recurriendo a la teologia
cristiana (obviamente interpretada de una manera particular) y en todo
caso, como ya adelantamos, a justificaciones basadas en el common law
inglés. No quisiera extenderme en este punto, pero si deseo remarcarlo.
Ambas cuestiones resultan interesantes porque parte de la literatura
asocié6 durante mucho tiempo al pensamiento politico de estos
publicistas con una perspectiva fundamentada estrictamente en los
derechos naturales. Existen investigaciones que hasta llegaron a
prescribir una cierta base secularizante en la justificacién de dichos
derechos naturales y en la explicacién de la idea de soberania popular.
En los ultimos afios esto comenz6 a discutirse. Un ejemplo interesante
resultan los trabajos de una de las mayores investigadoras de los
levellers, Rachel Foxley, quien critica la simple relaciéon que se esgrime
respecto de estos autores con el proceso de secularizacién, y en su lugar
reivindica el valor que en estos intelectuales jugaba el common law y las

35 Howard Nenner, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the Right of Resistance
in Seventeenth-Century England”, Journal of British Studies, 48, 2009, p.867; Perez
Zagorin, A history of political thought in the English Revolution. Whitstable: Latiner Trend
& Co. Ltd., 1965, pp. 21-23; Katherine Brice y Michael Lynch, The early Stuarts and the
English Revolution 1603-60. Londres: Hodder Education, 2015, p. 136; Glover, op. cit.,
p- 71; Mario Caricchio, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the Radical
Experience”, en Varieties of seventeenth- and early eighteenth-century English radicalism in
context (Ariel Hessayon ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, p. 84.

22 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

leyes de Inglaterra a la par de los derechos naturales.*® Junto a ello, en
mis investigaciones marqué la profunda impronta que en estos autores
ejerce lo teolégico, al punto de llegar a aseveraciones que perfectamente
podrian enmarcarse en una especie de milenarismo. Es cierto que los
levellers no poseen un lenguaje teolégico radical y apocaliptico al estilo
de otros grupos de la época, como los diggers o los fifth-monarchists,
hecho que es remarcado por la historiografia actual que ve en estos
grupos un ejemplo de germinales procesos de secularizacién. Sin
embargo, en varios de sus textos pululan propuestas que detallan cémo
la rebelién que se estaba produciendo frente al rey se enmarcaba en el
fin del reino del Anticristo en la Tierra y la llegada de un estilo de vida
basado en la teoldégica idea de la creacién del nuevo hombre, o
recordando como el Parlamento poseia la mision designada por Dios de
liberar al pueblo inglés de la esclavitud e instaurar el gobierno recto por
excelencia.?

Repito, no se trata del tema que busco examinar en este articulo.
Pero marco que las argumentaciones de los levellers no se apoyarian
tanto en la vuelta a la romanidad clasica (estan lejos de ser similares a
un Harrington), sino principalmente en justificaciones teolégicas (ya
sea para justificar los derechos naturales de los individuos o para
profetizar una revolucién milenarista) y a lo sumo en el common law.
El problema es que esta “aclaraciéon” no nos serviria para indagar mas
sagazmente la relacién con el pensamiento hobbessiano. Més bien lo
contrario. Tanto las justificaciones teolégicas como la apelacién a la
tradicién serian premisas que Hobbes no aceptaria para fundamentar
lo politico, dado que en principio éstas fueron las argumentaciones que
llevaron al fracaso de los gobiernos en el pasado.®® Respecto de este
problema, sumé un detalle mas que no resulta menor. Otro de los
fundamentos para la rebelién frente al monarca que aparece en los
textos de los levellers se relaciona con el mito normando. Se trata de
una especie de teoria que pululaba en la Inglaterra del siglo XVII, la cual

36 Foxley, op. cit., pp. 1 y91. Debe marcarse de todas formas que esta perspectiva es
criticada por otros investigadores (Iain Hampsher-Monk, “The Political Theory of the
Levellers: Putney, Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, 1976, pp. 412—
413.

37 Las citas aqui son innumerables. Véanse s6lo a modo de ejemplo los siguientes textos:
William Thompson, “England's Standard Advanced”, en The concise encyclopedia of the
revolutions and wars of England, Scotland, and Ireland, 1639-1660 (Stephen C. Manganiello
ed). Lanham: Scarecrow Press, 2004, p. 189; John Lilburne, Comne out of her ny people or
an answer to the questions of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639, p. 3; John Lilburne, “The
petition of 11 September 1648”, en Cobbett's parliamentary history of England (William
Cobbett ed.), Londres: T. C. Hansard. R. Bagshaw, 1806-1812, p. 1007; William Walwyn,
The power of love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643, pp. 12-14; William Walwyn, A whisper in the
eare of Mr. Thomas Edwards minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646, pp. 14-15); William
Walwyn, “Gold tried in the fire”, en Sharp, op. cit., p. 84.

38 Robert Kraynak, “Hobbes's Behemoth and the Argument for Absolutism”, The American
Political Science Review, 76, 4, 1982, p. 840.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 23



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

exponia en breves palabras que desde la conquista de Guillermo el
normando alla por el siglo XI, el pueblo inglés venia siendo sojuzgado
bajo un régimen de servidumbre y esclavitud. En este marco existen
panfletos de levellers que mencionan como el sistema politico,
institucional, juridico, cultural y hasta religioso, fue una creacién de los
normandos para dominar a los verdaderos ingleses, y por ende la
rebelion frente al monarca es interpretada como un llamado divino para
liberarse de este yugo que duré por casi seis siglos.* Esto acarrea un
nuevo problema con Hobbes, dado que existen estudios actuales que
explicitan el peligro que este autor exponia respecto de cualquier tipo
de teoria politica que busque usar la historia para justificar un accionar
particular o un sistema institucional.*® En una misma linea, otros
apuntan al hecho de que Hobbes no presta mucha atencién a eventos
como la misma conquista normanda, porque creia que una verdadera
teoria politica no podia fundarse en la historia, més alla de la opinién
que este autor podia tener sobre ese hecho particular.*! Es cierto que en
Leviathan refiere puntualmente a Guillermo el Conquistador, en un
relato bastante aséptico que indica cémo habitantes de pueblos
vencidos pueden llegar a recibir tierras por parte de los vencedores,
confirmando que atin asi, la legitimidad de dicha posesién sigue siendo
una consecuencia de la distribucién que realizan los vencedores.* Sin

39 Véanse especialmente los siguientes textos: Richard Overton, A remonstrance of many
thousand citizens, en Sharp, op. cit., p. 45; John Lilburne, Regall tyrannie discovered...,
EEBO, 59:E370 (12), 1647, pp. 14-15. El tema resulta interesante porque esta justificacion
en parte seria contradictoria con aquella que los levellers presentan al fundar sus
propuestas politicas en el common law, y de hecho existen textos de estos publicistas en
donde explicitamente se perfila al sistema juridico inglés, y atin a la Carta Magna, como
parte de este sistema esclavizante de los normandos (William Walwyn, Englands
lamentable slaverie, EEBO, 50:E304 (19), 1645, pp. 3-4; Overton, A remonstrance of many
thousand citizens, op. cit., p. 47). Existen investigaciones de las ultimas décadas que
analizan en particular esta problematica en los levellers (Henry Brailsford, The Levellers
and the English revolution. Stanford: Stanford University Press, 1961, pp. 535-536; Nicolas
Kwiatkowski, Historia, progreso y ciencia: Textos e imdgenes en Inglaterra. 1580-1640.
Buenos Aires: Mifio y Davila, 2009, pp. 331-332; Christopher Hill, Puritanism and
revolution: Studies in interpretation of the English revolution of the 17th century. Nueva York:
St. Martin's Press, 1997, pp. 79-83; Roger Lockyer, Tudor and Stuart Britain, 1485-1714.
Londres/Nueva York: Routledge, 2013, pp. 359-361; Martin Dzelzainis, “History and
Ideology: Milton, the Levellers, and the Council of State in 1649”, Huntington Library
Quarterly, 68, 2005, pp. 280-283).

0 Fritz Levy, “The background of Hobbes's Behemoth”, en The historical imagination in
early modern Britain (Donald R. Kelley y David Harris Sacks eds.), Cambridge: Woodrow
Wilson Center Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 247-248 y 265; Wooton, op.
cit., p. 247.

# Deborah Baumgold, “When Hobbes needed history”, en Hobbes and History (G.A.J.
Rogers y Tom Sorell eds.), Londres / Nueva York: Routledge, 2000, p. 27.

“2Thomas Hobbes, Leviathan. Orford: Clarendon Press, 2012, volume 2, p.388. Casualmente
(v no tan casualmente, si se recuerda su relacién con el pensamiento hobbessiano), Carl
Schmitt tiene una referencia similar respecto de Guillermo, en base a la relevancia del

24 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

duda los levellers no acordarian con esta “aséptica” referencia de
Hobbes respecto de la violencia como inicio de un derecho de
propiedad. Pero aqui me interesa marcar principalmente otro punto, y
es que Hobbes no tendria que vilipendiar a los levellers por romanistas
ni por universitarios que usan a los antiguos clasicos (los levellers
estaban muy lejos de pertenecer a este mundo), pero si los podria haber
juzgado fuertemente por ser puritanos milenaristas o simples
prestidigitadores que usan a la historia como método para fundamentar
proyectos politicos.

Hasta aqui sigo sin cumplir mi promesa. Pareciera que los levellers
y Hobbes no podrian congeniar en nada. Sin embargo, expondré a
continuacién una serie de tépicos mediante los cuales veremos cémo
paradéjicamente usan un lenguaje y hasta un método de argumentacién
muy parecidos. Quizds el punto en que a simple vista se
complementarian es en la fundamentacién de la teoria politica bajo una
perspectiva contractualista. Como lo indica uno de sus mas famosos
documentos, todo el proyecto institucional de los levellers se basa
justamente en la concepcién de un Agreement. En estos autores todo
poder se sustenta es una especie de acuerdo que los ingleses, como
hombres libres, deberian llevar a cabo, planteindolo en ciertos
momentos como un instrumento que deberia haberse llevado a la
practica de manera explicita. También podria apuntarse a las visiones
que tienen sobre la igualdad natural entre los hombres, tema que
también los conectaria a Hobbes, aunque por razones distintas, dado
que la gran justificacién que usaban estos puritanos se basaba en la
interpretacién de la igualdad derivada de los textos biblicos. Pero no
querria detenerme en estos puntos, porque ademds varias de estas
cuestiones ligadas al contractualismo de los levellers ya estan
suficientemente estudiadas por el estado del arte. Quisiera por el
contrario enfocarme en otra serie de puntos que no fueron estudiados
en profundidad, y que ademas se relacionan con aquello que venimos
tratando sobre el problema de la influencia romanista.

El primer item al cual deseo hacer referencia es justamente la
visién que los levellers poseian sobre lo romano, mas alla de esa
supuesta admiracién que surgia de algunos textos y que permite a
historiadores actuales emparentarlos con un republicanismo clésico. Si
se indaga mas profundamente en varias de las obras publicadas por
estos puritanos, nos encontraremos por el contrario con un fuerte
desprecio hacia todo aquello que de alguna manera esté relacionado con
la antigua Roma o por lo menos con la cultura latina. Y aqui
paradéjicamente, podremos encontrar en estos autores lineas que

primer paso de toma de la tierra como “acto primitivo que establece un derecho” y del cual
surge luego el sistema juridico-econémico (EI nomos de la tierra. Buenos Aires: Struhart &
Cia., 2005, pp. 24-25y 61).

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 25



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

tranquilamente podrian analogarse con aquello que Hobbes dice en
varias de sus obras y en especial en el Behemoth.

Un primer ejemplo aparece en el cierto desprecio que por
momentos los levellers proyectan sobre la cultura latina. Un caso claro
se da cuando critican fuertemente la practica existente en la Inglaterra
de la época de promulgar las leyes en francés y en latin.*® Es cierto que
esta propuesta no refiere directamente a un odio hacia el clasicismo
romano antiguo, sino que mas bien est4 inscrita justamente en aquello
que podria denominarse como un cierto sentido republicano de la vida
politica, dado que estiman que la legislacién deberia estar promulgada
en inglés para el conocimiento del ciudadano comtun. Sin embargo, el
punto no es menor porque ademdas se compagina con el menosprecio
del latin y otras lenguas clasicas como forma de entender mejor la
realidad. Esto puede apreciarse por ejemplo en la figura de William
Walwyn, quien explicitamente refiere que el conocimiento de estas
lenguas no es en absoluto necesario para la comprensién de cuestiones
importantes para la vida de todo buen cristiano.* Si lo comparamos con
Hobbes, podria citarse el siguiente parrafo que aparece en el Behemoth:

En lo concerniente a las lenguas latina, griega y hebrea, en algiin
momento fueron provechosas o hasta necesarias (para la deteccién
del fraude romano y para la expulsién del poder romano), pero
ahora que eso fue realizado, y que tenemos la Escritura en inglés,
y también la prédica en inglés, no veo ninguna necesidad del griego,
el latin o el hebreo.®

Hobbes relaciona la problematica estrictamente con la cuestion politica
del poder papal, hecho que también lo acerca a lo planteado por los
levellers, dada que gran parte de esa critica de personajes como Walwyn
también estd relacionada al monopolio de las interpretaciones del
dogma que criticaban en la Iglesia Catélica y en la Anglicana.

Otro caso interesante surge con la misma figura de Maquiavelo.
Debe marcarse que estudios actuales delinean que las lecturas del
florentino recién se dieron en figuras como Lilburne hacia 1650,% es
decir, cuando ya los ideales de este personaje estaban mas que
formados. Por otro lado, este Maquiavelo que supuestamente era
tomado por estos puritanos como base para sus tesis republicanas, en

5 Lilburne, The peoples prerogative and priviledges, asserted and vindicated..., op. cit.,
Proeme; Richard Overton, An appeale from the degenerate representative body the Commons
of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398 (28), 1647, p. 35.; John Lilburne, The
young men's and the apprentices' outcry, en Sharp, op. cit., p. 197.

+ William Walwyn, Walwyns just defence against the aspertions cast upon him in a late un-
Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO, 1370:16, 1649, pp. 9-10.

+ Hobbes, op. cit., p. 114.

# Peter Richards, John Lilburne (1615-1617): English Libertarian. Londres: Libertarian
Alliance, 2008, p. 16.

26 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

varios de sus textos aparece por el contrario bajo figuraciones
peyorativas. Por ejemplo, Walwyn escribe un texto satirico en donde
reproduce un imaginario didlogo entre un conocido presbiteriano de la
época y Magquiavelo, mediante el cual este ultimo le da consejos al
primero sobre cémo perseguir y dividir al pueblo inglés.*” En otras
ocasiones el término “maquiavélico” aparece en las tipicas referencias a
un accionar politico perverso alejado de la moral.*® En esta misma linea,
Overton llega a usar el término asociandolo a la politica de los jesuitas
y los presbiterianos, como forma de criticar a politicos que después de
la guerra civil no hicieron mucho para instaurar la paz y el verdadero
gobierno de la rectitud.*® Finalmente, el término aparece en ocasiones
emparentado directamente al ateismo.>

Vayamos a otro punto que en el estado del arte sobre los levellers
suele estudiarse bajo la historia politica pero no bajo la filosofia politica.
Me refiero a la problematica de la enemistad, por momentos entendida
en un sentido absoluto. Me interesa describir aqui este tema porque
muchas de las personas e instituciones que los levellers describen como
enemigos absolutos, y que sirven para moldear sus teorias (de alli la
filosofia politica), estan de alguna manera relacionados con la
romanidad. Ejemplo de ello lo podemos encontrar en el odio acérrimo
que los levellers proyectan sobre las universidades. Estos puritanos
enfocan el problema principalmente respecto de aquello que describen
como el monopolio de la verdad, particularmente en temas religiosos.
Las universidades asi son presentadas como perversas corporaciones
que impiden el bienestar del pueblo, proyectando tesis absurdas sobre
el gobierno y en apoyo a la tirania.’! De mas estaria marcar la similitud
con algunos argumentos que Hobbes arguye en el Behemoth, y que ya
analizamos respecto de cémo los miembros de las Universidades
confunden al pueblo con sus teorias y lo incitan hacia la rebelién.
Nuevamente debemos marcar que, a diferencia de Hobbes, los levellers
no enfocan el problema centralmente en la cuestién del orden, pero el
trasfondo del odio a las universidades por momentos se complementa

7 William Walwyn, An antidote against Master Edwards his old and new poyson, Farmington
Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646/2005, pp. 6-9.

s William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, EEBO,
58:E359 (8), 1646, p. 16; Lilburne, The legall fundamentall liberties..., op. cit., p. 35; John
Lilburne, The poore mans cry, EEBO, 1604:08, 1639, p. 12; John Lilburne, The ivglers
discovered: in two letters writ by Lievt. Col. John Lilburne, EEBO, 65:E409 (22), 1647, p. 1;
John Lilburne, lonahs cry out of the whales belly, EEBO, 63:E400 (5), 1647, p. 12.

# Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, 47:E286 (15), 1645, pp. 12-13; Richard
Overton, Martin's eccho: or A remonstrance, from His Holinesse reverend young Martin Mar-
Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645, pp. 16-20.

5 John Lilburne, As you were..., op. cit., pp. 4, 15y 26.
51 Walwyn, The power of love, op. cit., pp. 45-46.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 27



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

bastante bien. Otro ejemplo de esta tendencia puede encontrarse en
Overton, quien critica justamente a los universitarios a través de textos
satiricos arguyendo cémo con sus conocimientos de lenguas y ciencias
terminan sofisticamente implantando falsas ideas en el pueblo.*? Esto
se enmarca en una idea general dentro de varios levellers de que la
verdad no necesita ser descubierta a través de complejidades tipicas del
mundo universitario.>® Aquello que méas me interesa marcar es que, ni
en los levellers ni en Hobbes, el clasicismo romano es un fundamento
propicio para la politica, ya sea para la manutencioén del orden o para
asegurar el bien del pueblo. Més bien todo lo contrario. Recuérdese por
dltimo que el mundo universitario es pintado por todos ellos muchas
veces en relacion con el catolicismo, es decir, con la iglesia que tiene
como uno de sus adjetivos a la palabra “romana”.

Algo similar ocurre con los presbiterianos. Ya estuvimos viendo
que los levellers eran fuertemente criticos de esta confesién religiosa
proveniente de Escocia, y existen investigaciones que hasta llegan a
aseverar que el mismo origen de los levellers como grupo politico se
debe principalmente a la afrenta que ciertos movimientos puritanos
llevaron a cabo frente a los presbiterianos que habian tomado el control
del parlamento después de la victoria frente al rey en la primera parte
de la guerra civil.** En este sentido, recordemos que también Hobbes en
el Behemoth posee numerosos parrafos de critica a los presbiterianos.
Es cierto, Hobbes apunta nuevamente al problema de la rebelién y el
orden, y en cambio los levellers se enemistaron principalmente por ser
promotores de la tolerancia religiosa frente al intento de los
presbiterianos de imponer una iglesia oficial con caracteristicas
similares a las que ellos venian desarrollando en distintas partes de
Escocia, cuestion que era muy criticada por varios sectores dentro de
Inglaterra. Mas alla de esta diferencia, me interesa marcar algo que los
levellers enfatizan respecto de los presbiterianos y que en cierto sentido
Hobbes estaria de acuerdo. La cuestién refiere a la recreacién de un
poder religioso institucionalizado que pueda oponerse al poder politico.
En varias ocasiones los levellers marcan que los presbiterianos, a través
de instituciones como la conocida asamblea de los divines, terminaban
creando un falso y perverso contrapoder que impedia a los gobiernos

2 Richard Overton, The araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276 (23), 1645,
introduction.

35 William Walwyn, A parable, or consultation of physitians upon Master Edwards, op. cit.,
p- 12; Richard Overton, The ordinance for tythes dismounted, Thomson Gale, 2005;
Goldsmiths'-Kress no. 00918.9; Wing 0632; OCLC, 20884778, 1646, p. 24.

# Rees, op. cit., cap. 7; Philip Baker, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington
Library Quarterly, 76,2013, p. 566; Edmund Morgan, La invencién del pueblo. Buenos Aires:
Siglo XXI, 2006, p. 70.

55 Philip Edwards, The making of the modern English state, 1460-1660. Basingstoke:
Palgrave, 2001, p. 342.

28 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

legitimos realizar su trabajo para el bien del pueblo.*® En base a esta
cuestion, los levellers terminan en varias ocasiones arguyendo que los
presbiterianos se asemejan a los catélicos, denomindndolos como una
popish innovation o como un movimiento analogo a los jesuitas.>” Aqui
deseo remarcar nuevamente una conexiéon con Hobbes, dado que
también él en el Behemoth recrea la conexién entre los presbiterianos y
los catélicos.?® Uno aqui podria alegar que tanto los levellers como
Hobbes estan proponiendo la vuelta a una idea clasica de lo politico en
donde lo religioso no se presenta como un contrapoder
institucionalizado, y en este sentido una vuelta a la Roma clésica podria
convertirse en un interesante antidoto frente a ese agustinismo politico
que se fue desarrollando durante el Medioevo. Ahora bien, existe un
pequerio detalle respecto de esta posible tesis: ni los levellers ni Hobbes
utilizan ejemplos de la Roma clasica, o de una supuesta tradicién
republicana basada en la romanidad, para justificar esta critica a que
una institucién religiosa pueda controlar a los legitimos poderes
politicos.

Seguidamente, me gustaria marcar dos cuestiones que volverian a
unir a levellers y Hobbes en la vereda opuesta al supuesto renacimiento
de la romanidad clésica. Son dos tépicos que de alguna manera estian
en el corazén de aquello que habia sido no solo la estructura
institucional de la antigua Reptiblica Romana, sino también una
manera particular de encarar el fenémeno politico. El primero de estos
puntos esta relacionado con los presbiterianos y el problema de los
contrapoderes. Se trata de la teoria del gobierno mixto. Cualquiera que
intente vislumbrar en un intelectual algin indicio de influencias
romanistas no podria dejar de tratar esta cuestién. Y aqui aparece el
punto que me interesa describir. Tanto Hobbes como los levellers son
fuertemente criticos de cualquier idea de gobierno mixto. Obviamente
estos ingleses apuntaban la problematica pensando en gran parte, como
veremos a continuacién, en los problemas que generaba Ila

6 John Lilburne, Plaine truth without feare or flattery, or, A true discovery of the
unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO, 63:E400 (5), 1647, pp. 5-8; John
Lilburne, The opressed mans opressions declared: or, An epistle written by Lieut. Col. John
Lilburn, EEBO, 766:32, 1647, pp. 31-32; John Lilburne, Rash oaths unwarrantable: and the
breaking of them as inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647, pp. 13-16; Richard Overton,
The nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290 (17), 1645, p. 3; William Walwyn, The
compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14, 1644, pp. 21-23; Overton, Richard, Divine
observations upon the London-ministers letter against toleration, EEBO, 1079:14,1646, p. 7.
Marco aqui que la misma idea de una asamblea de ancianos por encima del poder politico
podia considerarse como una especie de tirania, recreando una conexién con los ideales
del republicanismo (Michael Winship, “Godly Republicanism and the Origins of the
Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, 2006, pp. 432-434.)

57 Richard Overton, A sacred decretal, or Hue and cry, op. cit., p. 19; John Lilburne, Plaine
truth without feare or flattery, op. cit., pp. 3-7.

5 Hobbes, op. cit., p. 180.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 29



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

estructuracién politica institucional de Inglaterra en referencia a las
relaciones que debian existir entre el Rey, los Lores y los Comunes. Sin
embargo, veremos que la manera en qué critican la tesis del contralor
entre poderes puede tener claramente una relacién con esa
caracteristica esencial de la Reptiblica Romana como gobierno mixto.
Como veremos a continuacién, tanto para Hobbes como para los
levellers existfa un gran peligro tanto en un gobierno al estilo de la
polibiana tesis del gobierno mixto romano, como en la estructuracién
del gobierno medieval inglés. El peligro era como se dan en estos
sistemas la divisién de la soberania, el esquema de la decisién politica y
el problema de la obediencia.

En el caso de Hobbes esto resulta un tema ya bastante estudiado.
Recuérdese por caso que ya en su Elements of Law citaba a Bodin para
criticar al gobierno mixto y la soberania dividida,*® cuestiéon que
reaparece explicitamente en el Leviathan. Pero veamos aqui cémo lo
describe en el Behemoth. La siguiente cita expone claramente la
cuestién:

¢Cémo entonces un Rey puede disponer su deber como
corresponde, o el subdito saber cuél de sus amos debe obedecer?
Porque aqui hay manifiestamente dos poderes, que, en el caso de
no concordar, no pueden ser ambos obedecidos.®

La problematica del gobierno mixto en Hobbes es un tema complejo que
requeriria de toda otra investigacién especifica. No me interesa aqui
elaborarlo, sino simplemente marcar, a través de citas como la expuesta,
que Hobbes nunca podria congeniar con la idea de gobierno mixto al
estilo polibiano porque, segin su visién de lo politico, esto llevaria
indefectiblemente al caos, la anarquia, o por supuesto al estado de
naturaleza. Recordemos que el Behemoth no es un texto tan sistematico
como otros del autor, y por ello acéa las ideas son expresadas de manera
mucho mas simple. Sin embargo, el meollo del problema es el mismo.
Hobbes lo explicita claramente en esa cita. Su obsesién principal es la
cuestion de la obediencia, la cual esta intimamente ligada a la necesidad
de la indivisibilidad de la soberania. Recuérdese, él en este texto esta
criticando los problemas que pueden surgir de una diferencia de
opiniones (o visiones) entre el rey y el Parlamento, que fue justamente
lo que sucedié en la década de 1640. Pero lo mismo podria aplicarse a
la idea del gobierno mixto en la Republica romana. La existencia de
varios poderes, supuestamente iguales entre si, y de cuya articulacién
debe surgir la decision politica expresada a través de la legislacion, para
Hobbes es simplemente un sinsentido. Y para este intelectual inglés, por
lo menos en este texto, lo mas ilégico del asunto no se proyecta en la

% Baumgold, op. cit., p. 25.
s Hobbes, op. cit., p. 94.

30 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

dificultad que podria surgir al momento de que los distintos poderes
necesiten acordar en ciertas politicas, sino en una cuestion mucho mas
simple y que era su gran obsesién detras de esta obra. ¢Qué haran los
subditos si esos poderes no pueden acordar entre si? En lenguaje
schmittiano, la gran cuestiéon para Hobbes es que los subditos deben
tener bien en claro quién es el poder que toma las decisiones en tltima
instancia, a fin de que puedan cumplir su rol de obediencia como
stubditos de manera correcta y asi mantener el orden social. Lo que esta
diciendo Hobbes es que la guerra civil surgié por este preciso motivo.
De alli la critica a lo que denomina como una “mixarquia”, una
monarquia mixta, que seguin este autor “no es sino pura anarquia”.®!

Aquello que me interesa marcar es que en los levellers puede
encontrarse una visién similar. Estos publicistas son fuertemente
criticos de la idea de gobierno mixto. Esto tiene un trasfondo ligado a
las bases ideoldgicas de sus proyectos politicos, y parte del estado del
arte actual hace hincapié en esta perspectiva. Por ejemplo, se referencia
que el gobierno mixto seria un contrasentido porque pervertiria la
esencia misma de la soberania popular que ellos estarian proponiendo.
Recuérdese que su proyecto politico se centraba en el poder del pueblo
y, a nivel institucional, en la supremacia de la Camara de los Comunes
formada por los representantes de ese pueblo (usan exactamente esa
terminologia). El pueblo no puede compartir la soberania con otras
instituciones.®? Una estructuraciéon que implique que el rey o la Camara
de los Lores impidan a la Camara de los Comunes promulgar una ley
seria a la vez una afrenta al nticleo del sistema, y una vuelta al pasado
esclavizador. De hecho, en varias ocasiones describen al rey y a los lores
como descendientes de los normandos que habfan subyugado al
verdadero pueblo inglés, cuya representacién se da exclusivamente en
la Camara de los Comunes. En este marco, para citar sélo algunos
ejemplos, Overton presenta a la CaAmara de los Comunes como la “mas
alta suprema autoridad”, que representa a todo el reino.® En un sentido
similar, y yendo en contra de aquello que hoy considerariamos la
necesidad de que el Poder Judicial sea parte de este esquema de divisién
y contralor del poder, Lilburne expone que la Camara de los Comunes
es “la mas alta Corte de Justicia (Court of Judicature)”, a la cual deben
subordinarse todos los habitantes.®

Pero aquello que me interesa puntualizar es cémo los levellers,
ademas de esta cuestion, critican al gobierno mixto por un motivo
similar al postulado por Hobbes. Para estos puritanos, el gran problema
de esta estructuracién politica son las consecuencias que acarrea el

61 Hobbes, op. cit., p. 135.
52 Para esta cuestion véase Fernandez Llebrez, op. cit., p. 42; Foxley, op. cit., pp. 42y 219.
65 Richard Overton, An arrow against all tyrants, en Sharp, op. cit., p. 62.

6+ Lilburne, Regall tyrannie discovered, op. cit., p. 47.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 31



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

desacuerdo entre los distintos poderes o instituciones. Obviamente los
levellers lo plantean en principio no tanto en torno al problema de la
obediencia (recuérdese que ellos estaban resistiendo a un régimen), sino
mas en torno a ideas superadoras como la libertad. Nétese el siguiente
texto: “[es] imposible para nosotros creer que puede ser consistente con
la seguridad o la libertad de la nacién el ser gobernada por tres o dos
poderes supremos, especialmente cuando la experiencia ha probado que
suelen diferir en sus juicios en lo concerniente a la libertad.”® La
diferencia con Hobbes no es menor. A Lilburne le preocupa mas la
defensa de la verdadera libertad que el problema de la obediencia. Pero
el fondo de la cuestién es el mismo. ¢Qué sucede cuando los distintos
poderes no poseen una idea comun sobre qué legislar? Mas alla de la
diferencia, en los levellers tampoco faltan citas que hagan referencia
también al problema de la obediencia. Nétese este parrafo:

Que haya tres o dos Estados igualmente supremos es una absurda
nulidad en el gobierno, porque admitase que dos de ellos acuerdan
y no el tercero, entonces no habra ningin procedimiento ni
determinacién... admitase que ninguno de los tres acuerdan entre
si, entonces nada podra llevarse a cabo, lo cual en un gobierno es
algo ridiculo de imaginar [...] que el Reino sea gobernado por el
Rey, los Lores y los Comunes, es un acertijo que ningtin hombre
entiende.®

El texto puede resultar curioso viniendo de William Walwyn, uno de los
levellers que es especialmente ponderado por sus propuestas de
tolerancia religiosa y defensa de la libertad. Sin que esto sea excluyente,
aqui este publicista estd haciendo referencia a una cuestion mucho
menos “idealista”. ¢Cémo puede ser eficaz un gobierno? Y la respuesta
que da es que solo puede serlo si el poder emana desde una tnica
instancia. La cita es especialmente elocuente porque, obviamente sin
poseer la sistematicidad de un gran pensador como Hobbes, refiere una
cuestion que el autor del Leviatdn y el Behemoth no dudaria en aseverar:
un gobierno mixto no es simplemente ineficaz o poco conveniente, es
una completa irracionalidad. Walwyn lo explica de una manera bastante
mas poética, como algo imposible de imaginar al estilo de un acertijo
insoluble, pero el fondo de la cuestiéon es exactamente el mismo. El
verdadero gobierno, reflejo de una correcta racionalidad y l6gica, nunca
podra ser un gobierno mixto.®’

65 Lilburne, The petition of 11 September, op. cit., p. 1007.

66 William Walwyn, The bloody proiect, or a discovery of the new designe, in the present war,
EEBO, 73:E460 (4),1648, p. 9.

67 S6lo a modo anecdoético, podria recordarse que Bodin, en una fraseologia bastante
similar a la de Walwyn, confirmaba que “es imposible, incompatible e inimaginable
combinar monarquia, estado popular y aristocracia” (Jean Bodin, Los seis libros de la
Repuiiblica. Medrid: Tecnos, 1997, p. 89).

32 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Para ir concluyendo me gustaria simplemente mencionar el otro
punto que resulta en gran parte esencial si quisiésemos entender el
fondo de la romanidad, ya no tanto ligado a un tema institucional sino
mas bien a una manera particular de entender el fenémeno politico y la
toma de decisiones. Me refiero a la clasica discusién del actuar politico
como prudencia y en base a la phronesis, La politica como ciencia o la
politica como arte. Varias de las lecturas clasicas de Hobbes lo figuran
como un autor que rompe con el esquema medieval de la politica
subordinada a la moral, no solo con la idea de que el actual politico
deberia respetar ciertos preceptos filoséficos y teoldgicos, sino también
por su critica a la politica como un accionar practico que actia sobre
una realidad que siempre es contingente, en donde el actuar concreto
no se deduce matematicamente. Se trata de una temadtica harto
conocida y que no me propongo elaborar. Esta manera de entender la
politica como prudencia ya esti expresada de manera obvia en los
autores clasicos como Platén y Aristételes. Aquello que aqui me interesa
marcar es que probablemente esta perspectiva era la base de la practica
no solo politica sino también juridica durante la Republica romana.
Quizas un ejemplo claro de ello se daba en el actuar del pretor, como un
magistrado que no se limitaba simplemente a aplicar la ley, sino que
poseia funciones particulares para interpretarla cuando él entendia que
el sistema no proveia de soluciones a casos concretos, teniendo como
consecuencia la capacidad de crear una legislacién particular a partir
de sus sentencias. Los edictos del pretor se convertian asi no en una
declaracién o negacién de derechos, sino en un resumen de las acciones
a emprender ante los casos que se presentaran durante su mandato,
hecho que le permitia interponer recursos procesales y extraprocesales
extraordinarios ante lo que él podia considerar como criterios obsoletos
del ius civile o recrear nuevas férmulas ante casos no contemplados en
el derecho.®® El resultado de este particular actuar juridico llevé con el
tiempo al surgimiento de un nuevo tipo de derecho, el conocido como
ius honorarium, basado en estas interpretaciones prudenciales de los
pretores. Segun varios historiados, ésta era una caracteristica esencial
del sistema republicano romano, que marcé una flexibilidad particular
que lo habilitaba a enfrentar crisis politicas y sociales, sin perder la
estabilidad del sistema como tal (por los menos hasta el siglo T ac). Una
flexibilidad del sistema juridico-politico que permitia la posibilidad de
introducir cambios sin la rigidez de una ley fija que ordenase de una vez
por todas las relaciones entre los 6rganos de poder, asegurando el

ss Alfredo Di Pietro y Angel Enrique Lapieza Elli, Manual de derecho romano. Buenos Aires:
Depalma, 1995, pp. 10 y 80.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 33



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

correcto intercambio entre tradiciones, leyes escritas y nuevas
convenciones.®

Aqui el problema que surge es que serfa bastante dificil de
compatibilizar esta manera de enfocar lo politico y lo juridico desde la
perspectiva de Hobbes. Si bien hay investigadores que argumentan que
justamente en el Behemoth podria encontrarse un Hobbes que se acerca
a esta idea del accionar politico como arte, estos mismos estudios
matizan fuertemente la hipétesis.” Y aqui volvemos a la eterna
discusién sobre el valor que puede tener la historia como maestra de
vida para la politica. Cuando Hobbes usa ejemplos histéricos para
referirse al accionar politico, lo hace para hablar de cuestiones
especificas predefinidas por él mismo, como por ejemplo aquello que se
requiere para enfrentar posibles revueltas. Y ain en estos casos, no se
tratarfa de una prudencia basada en las virtudes como se entendian en
la teoria clasica medieval, sino més bien el aceptar el uso de ciertas
estrategias para consolidar el poder. Otro ejemplo que podria
mencionarse es respecto del tema que menciona el ya citado Jimenez
Colodrero respecto del Hobbes que refiere a la figura de Augusto.”' Esta
indagacion en la historia no esta predispuesta en el marco de un arte
politico que aprende de la historia para actuar de manera prudencial en
un mundo contingente y basandose en los preceptos del derecho natural
y la ley divina (Santo Tomas de Aquino dixit), sino s6lo como un caso
para mostrar una idea que ya esta previamente sistematizada.

En este marco y respecto de esta problematica, los levellers
apuntarian a premisas similares. Si bien los textos de estos publicistas
no tratan la cuestién de manera especifica, podemos derivarlo (sin
demasiada dificultad) de algunas premisas basicas de su ideario.
Piénsese por ejemplo en su afrenta al poder de los monarcas absolutos.
La idea de que un magistrado, como lo era el pretor romano, pudiese
tener la capacidad de reinterpretar la ley para definir cursos de accién
supuestamente no previstos por el sistema juridico, seria para los
levellers un claro ejemplo de ese “libre accionar” que los monarcas
pretendian tener (recuérdese el titulo de la famosa obra de Jacobo I). Es
elocuente en este sentido el Vox plebis de Overton, texto que antes
habiamos citado como ejemplo de su romanidad, en donde insta a
someterse a las leyes porque, caso contrario, los ingleses caeran en una
“infecciosa enfermedad para el Estado, [basada] en un poder arbitrario,

% John North, “The Constitution of the Roman Republic", en A Companion to Roman
Republic (Nathan Rosenstein y Fritz Morstein-Marx eds.), Pondichery: Blackwell, 2006, p.
273.; Corey Brennan, "Power and Process under the Republican Constitution", en The
Cambridge Companion to the Roman Republic (Harriet Flower ed.), Cambridge: Cambridge
University Press, 2004, p. 32.

0 Adam Yoksas, “Strategy as enough: statesmanship as the peacemaker in Hobbes's
Behemoth", History of Political Thought, 34, 2, 2013, pp. 229 y 250.

71 Jimenez Colodrero, op. cit., p. 92.

34 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

y un gobierno discrecional, que en los tiempos de la prerrogativa era
falsamente llamado la manera prudencial”.”? Si bien dije que los
levellers no trataron puntualmente esta tematica de la prudencia, esta
frase deja bien en claro su forma de pensar. Ademas, estos publicistas
nunca permitirian a la monarquia (ya sea el rey o cualquiera de sus
magistrados) tal capacidad de accién, si se recuerda que eran los
descendientes de los malvados normandos. Criticas analogas fueron
expuestas no sélo hacia la monarquia de los Estuardo, sino también
para el gobierno que comenzé a consolidarse a partir de 1649 bajo la
égida de Cromwell, arguyendo que cualquier tipo de gobierno
personalista (ya sea el del rey o el de un general) termina en la opresién
del pueblo.” Bajo esta misma linea, hay otro punto que sirve de ejemplo.
En un momento dentro de la conflictiva época de la guerra civil y
posterior revolucién, los levellers llegaron a aceptar la monarquia, y de
hecho tuvieron contactos con sectores realistas después de la segunda
guerra civil.” Esta especie de extrafia alianza pudo tener distintas
explicaciones, entre las cuales estd aquella que dice que de hecho no
existi6 y que fue sélo un mito recreado por el Rump Parliament
controlado por Cromwell.”” Mas allda de las explicaciones
historiograficas, aquello que resulta vital es entender que los levellers
podrian haber aceptado a un rey (atin un Estuardo), pero siempre y
cuando se subordinase al ideal de soberania popular, al texto concreto
del Agreement y a las leyes que la Camara de los Comunes vaya
promulgando.”™ Un segundo ejemplo lo tenemos con la figura de los
tribunales. En la historia inglesa quizas pueda ser dificil encontrar algo
parecido al pretor romano, pero si existian los tribunales que en
ocasiones podian tener una forma de actuar anéloga, en base a la
cuestion de la reinterpretacién de la ley. La respuesta de los levellers no
seria demasiado distinta. Los jueces eran parte de ese grupo, junto con
las universidades, las corporaciones y los abogados, que habian
implantado durante siglos el régimen esclavizante de los normandos y

72 Overton, Vox plebis, op. cit., pp. 60-63.

75 William Thompson, England's Standard Advanced, op. cit., p. 189; John Lilburne,
England's new chains discovered, en Sharp, op. cit., p. 154; John Lilburne, The second part
of England’s New Chains Discovered, EEBO, 2534:4, 1649, pp. 17-18.

" David Wootton, “Leveller democracy and the Puritan Revolution”, en The Cambridge
history of political thought, 1450-1700 (J. H. Burns y Mark Goldie eds.), Cambridge:
Cambridge University Press, 2008, p. 421; Zagorin, op. cit., p. 38.

75 Jason Peacey, “Print and principals: John Lilburne, civil war radicalism, and the Low
Countries”, en John Lilburne and the Levellers (John Rees ed.), Londres / Nueva York:
Routledge Taylor & Francis Group, 2018, pp. 79-80 y 90.

6 John Lilburne, To all the affectors and approvers in England, EEBO, 2050:31, 1649, p. §;
Lilburne, The legall fundamentall liberties..., op. cit., p.57.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 35



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

que en varios textos asocian a lo demoniaco.” ;Cémo podria permitirse
a aquello que estos puritanos consideraban como retofios del demonio
la capacidad de reinterpretar la ley para recrear un nuevo derecho?
Como sucedié con otros puntos, probablemente Hobbes y los levellers
no encaran esta cuestién bajo las mismas premisas y sin tener los
mismos objetivos, pero el fondo tiene un nticleo comun. Y ese ntcleo
parece estar lejos de la practica politica (y juridica) que se desarrollaba
en la Repuiblica Romana.

Conclusiones

Este trabajo tuvo un humilde objetivo que era examinar una obra
particular (y poco estudiada) de un autor tan importante como Thomas
Hobbes. Resulta muy dificil postular algo nuevo sobre este tipo de
clasicos. El articulo intent6 presentar una mayor originalidad y brindar
algiin aporte, principalmente estudiando a Hobbes bajo tres ejes. En
primer lugar, enfocandose en una obra que durante muchos siglos fue
casi desconocida, y que recién en las tltimas décadas comenz6 a llamar
la atencién de algunos investigadores (y atn asi, las publicaciones sobre
el Behemoth son desproporcionadamente menos que las habidas para
otras obras de Hobbes). Segundo, el objetivo se centraba en comparar
algunas ideas que Hobbes desarrolla esta obra con las obras politicas de
los levellers, grupo que tiene una importante literatura de investigacién
en el ambito de la historiografia inglesa y que en las dltimas décadas fue
ponderado como pionero en importantes tematicas enmarcadas en las
tradiciones liberales, republicanas y hasta constitucionales. En tercer
lugar, el andlisis comparativo entre estos autores se centré en cémo los
mismos encaraban la recepcién del republicanismo clasico romano,
siendo la problematica de la recepcién de los clasicos en la modernidad
temprana un tema que esti cobrando cada vez mayor vigor entre
historiadores y politélogos.

Siempre cref que las conclusiones no deben postular nada que no
haya sido explicado en el desarrollo propio del trabajo. Por eso me
limito a marcar solo dos cuestiones que se extraen de este trabajo
comparativo entre las ideas de Hobbes y los levellers.

El primer punto refiere al hilo conductor de este trabajo, el
problema de cémo los clasicos grecolatinos, y particularmente la
tradiciéon del republicanismo romano, influyeron (o no) en autores
enmarcados dentro de la filosofia y teorfa politica moderna. Las
distintas aristas que mostré respecto de cémo Hobbes y los levellers
trataban esta cuestion me lleva en cierto sentido a bregar por una cierta

77 Véase como ejemplo los siguientes textos: VVAA, The gallant rights, Christian priviledges,
solemn institutions of the sea-green order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648, p. 1; John Lilburne,
A true relation of the materiall passages of Lieut. Col. Iohn Lilburnes sufferings, EEBO,
53:E324 (9), 1646, p. 6; William Walwyn, Tyranipocrit, discovered with his wiles, wherewith
he vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649, p. 50.

36 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

moderacién. Variadas investigaciones actuales, tanto a nivel nacional
como internacional, parecen estar un tanto obsesionadas con una
especie de intento de “republicanizar” los origenes de la teoria politica
moderna, quizas con el objetivo de desanclar esta teoria de perspectivas
centradas en la conformaciéon del Estado moderno y la soberania
absoluta. En este trabajo cité algunos politélogos e historiadores que
podrian enmarcarse de alguna manera dentro de esta perspectiva. Los
casos de Quentin Skinner, J. G. A. Pocock y Philip Pettit quizas sean los
mas reconocidos. Otro caso interesante en este marco podria ser el de
Maurizio Viroli. Pero también inclui algunos casos de investigadores
menos reconocidos por fuera del ambiente de la historiografia inglesa y
que se dedican mas particularmente a temas especificos sobre la
Revoluciéon Puritana. Aqui podrian citarse los estudios de Rachel
Foxley, Samuel Glover o Fernando Fernandez Llebrez. No quiero pecar
de soberbia y entiendo que este es un tema de suma complejidad. Sin
embargo, analisis como el que intenté desarrollar en este trabajo
deberfan por lo menos matizar estos intentos de revitalizar la presencia
de los clasicos grecolatinos y en particular de la tradicién republicana
romana. Pido que no se malinterprete, no estoy diciendo que no hubo
ningun tipo de influencia. Sélo apunto que en ocasiones esta recepcién
no fue tan vasta, y atin en los casos en que se daba, deberia analizarse
con precision si se trataba simplemente de un uso circunstancial con el
solo objetivo de reforzar ideas que en dltima instancia estaban muy lejos
de la esencia del republicanismo antiguo. Con esta comparacién entre
el Behemoth y la literatura politica de los levellers intenté brindar un
ejemplo de este ultimo punto.

La otra cuestién que simplemente querria mencionar es que este
tipo de estudios comparativos obviamente sirven a nivel historiografico
para conocer mejor el ambiente ideolégico de una época (cercano a lo
que Pocock llamaba el “momento”). Pero mi interés particular estaba
mas enfocado hacia discusiones de teorfa y filosofia politica. Aqui el
trabajo se encuadra en una serie de investigaciones que vengo llevando
a cabo respecto de las bases de las ideas politicas modernas, entre ellas
las ligadas a los origenes del liberalismo y el republicanismo. En este
marco, el andlisis del Behemoth y los levellers se centré en brindar
ciertos soportes sobre como a partir de la temprana Modernidad se fue
gestando una teoria politica que, entre otras bases, se fundamenté en
una profunda enemistad y critica destructiva al pasado medieval, tanto
respecto de la teoria en si como de las estructuras institucionales que se
habian gestado durante siglos. Y aqui es donde paradéjicamente
parecen unirse en una extrafia amistad autores que supuestamente eran
radicalmente opuestos, como Hobbes y los levellers. Nuevamente pido
que no se me malinterprete. No estoy negando las profundas diferencias
que existen entre las teorias de estos intelectuales. Solamente marco que
quizas en el fondo compartian ciertos basamentos ideolégicos que

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 37



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

entiendo deberiamos profundizar si queremos entender parte de la
esencia de la teoria politica moderna.

Referencias bibliograficas

Baker, Philip, “Londons Liberty in Chains Discovered”, Huntington
Library Quarterly, 76, (2013), pp. 559-587.

Barbour, Reid, English Epicures and Stoics. Ancient Legacies in Early
Stuart Culture, Amherst: University of Massachusetts Press, 1998.

Baumgold, Deborah, “When Hobbes Needed History”, en Hobbes and
History (G.A.J. Rogers y Tom Sorell, eds.), Londres / Nueva York:
Routledge, 2000, pp. 24-42.

Bodin, Jean, Los seis libros de la Repiiblica, Madrid: Tecnos, 1997.

Bouwsma, William J., The Waning of the Renaissance, New Haven: Yale
University Press, 2002.

Brailsford, Henry Noel, The Levellers and the English Revolution,
Stanford: Stanford University Press, 1961.

Brice, Katherine y Lynch, Michael J., The Early Stuarts and the English
Revolution 1603-60, Londres: Hodder Education, 2015.

Brennan, Corey, “Power and Process under the Republican
Constitution”, en The Cambridge Companion to the Roman Republic
(Harriet Flower, ed.), Cambridge: Cambridge University Press,
2004.

Caricchio, Mario, “News from the New Jerusalem: Giles Calvert and the
Radical Experience”, en Varieties of Seventeenth- and Early
Eighteenth-Century English Radicalism in Context (Ariel Hessayon,
ed.), Ashgate: David Finnegan, 2011, pp. 69-86.

Di Pietro, Alfredo y Lapieza Elli, Angel Enrique, Manual de derecho
romano, Buenos Aires: Depalma, 1995.

Dzelzainis, Martin, “History and Ideology: Milton, the Levellers, and the

Council of State in 1649”, Huntington Library Quarterly, 68, (2005),
pp. 269-287.

38 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Edwards, Philip, The Making of the Modern English State, 1460-1660,
Basingstoke: Palgrave, 2001.

Fernandez Llebrez, Fernando, “Los levellers y el ‘humanismo radical’:
dentro y fuera del republicanismo”, Foro Interno, 14, (2014), pp.
35-63.

Foxley, Rachel, The Levellers. Radical Political Thought in the English
Revolution, Manchester: Manchester University Press, 2013.

Glover, Samuel Dennis, “The Putney Debates: Popular versus Elitist
Republicanism”, Past & Present, 164, (1999), pp. 47-80.

Hampsher-Monk, Iain, “The Political Theory of the Levellers: Putney,
Property and Professor Macpherson”, Political Studies, 24, (1976),
pp. 397-422.

Hill, Christopher, Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation
of the English Revolution of the 17th Century, Nueva York: St.
Martin’s Press, 1997.

Hobbes, Thomas, Leviathan, Oxford: Clarendon Press, 2012.

Hobbes, Thomas, Behemoth or the Long Parliament, Chicago: The
University of Chicago Press, 1990.

Jiménez Colodrero, Andrés, “Hobbes y T4cito: balance y conclusiones”,
en Perspectivas latinoamericanas sobre Hobbes (Maria Liliana
Lukac, comp.), Buenos Aires: Educa, 2008.

Kraynak, Robert, “Hobbes’s Behemoth and the Argument for
Absolutism”, The American Political Science Review, 76, 4, (1982),
pp. 837-847.

Krey, Gary S. de, Following the Levellers: Political and Religious Radicals
in the English Civil War and Revolution, 1645-1649, Londres:
Palgrave Macmillan, 2017.

Kwiatkowski, Nicolas, Historia, progreso y ciencia: Textos e imdgenes en
Inglaterra, 1580-1640, Buenos Aires: Mino y Davila, 2009.

Levy, Fritz, “The Background of Hobbes’s Behemoth”, en The Historical
Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y David
Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center Press y
Cambridge University Press, 2002, pp. 243-266.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 39



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO
Lilburne, John, The Upright Mans Vindication, EEBO, 109:E708 (22),
1653.

Lilburne, John, A Defensive Declaration of Lieut. Col. John Lilburn,
EEBO, 108:E702 (2), 1653.

Lilburne, John, L. Colonel John Lilburns Apologetisch Verhael, EEBO,
101:E659 (30), 1652.

Lilburne, John, As You Were, or, The Lord General Cromwel and the
Grand Officers of the Armie Their Remembrancer, EEBO, 464:1,
1652.

Lilburne, John, To All the Affectors and Approvers in England, EEBO,
2050:31, 1649.

Lilburne, John, The Second Part of England’s New Chains Discovered,
EEBO, 2534:4, 1649.

Lilburne, John, The Legall Fundamentall Liberties of the People of
England Revived, Asserted, and Vindicated, Text Creation
Partnership, 2008-2009; Ann Arbor, MI; Oxford, 1649.

Lilburne, John, Strength Out of Weaknesse, EEBO, 88:E575 (18), 1649.

Lilburne, John, A Defiance to Tyrants. Or The Araignment of Two Illegall
Committees, EEBO, 81:E520 (30), 1648.

Lilburne, John, The Peoples Prerogative and Priviledges, Asserted and
Vindicated..., EEBO, 67:E427 (4), 1647.

Lilburne, John, The Opressed Mans Opressions Declared, EEBO, 766:32,
1647.

Lilburne, John, The Ivglers Discovered, EEBO, 65:E409 (22), 1647.

Lilburne, John, Regall Tyrannie Discovered..., EEBO, 59:E370 (12),
1647.

Lilburne, John, Rash Oaths Unwarrantable: and the breaking of them as
inexcusable, EEBO, 62:E393 (39), 1647.

Lilburne, John, Plaine Truth Without Feare or Flattery or, A true discovery
of the unlawfulnesse of the Presbyterian government, EEBO,
63:E400 (5), 1647.

40 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Lilburne, John, Ionahs Cry Out of the Whales Belly, EEBO, 63:E400 (5),
1647.

Lilburne, John, An Anatomy of the Lords Tyranny and Iniustice exercised
upon Lieu. Col. Iohn Lilburne, now a prisoner in the Tower of
London, EEBO, 58:E362 (6), 1646.

Lilburne, John, A True Relation of the Materiall Passages of Lieut. Col.
Iohn Lilburnes sufferings , EEBO, 53:E324 (9), 1646.

Lilburne, John, The Poore Mans Cry, EEBO, 1604:08, 1639.

Lilburne, John, Come Out of Her My People or an answer to the questions
of a gentlewoman, EEBO, 584:12, 1639.

Lilburne, John, “The Petition of 11 September 1648”, en Cobbett's
Parliamentary History of England (William Cobbett, ed.), Londres:
T. C. Hansard; R. Bagshaw, 1806-1812.

Lilburne, John, “England’s New Chains Discovered”, en The English
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

Lilburne, John, “The Young Men’s and the Apprentices’ Outcry”, en The
English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Lilburne, John; Walwyn, William; Overton, Richard y Prince, Thomas,
“An Agreement of the Free People of England”, en The English
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

Lockyer, Roger, Tudor and Stuart Britain, 14851714, Londres / Nueva
York: Routledge, 2013.

MacGillivray, Royce, “Thomas Hobbes’s History of the English Civil
War. A Study of Behemoth”, Journal of the History of Ideas, 31, 2,
(1970), pp. 179-198.

Morgan, Edmund, La invencién del pueblo, Buenos Aires: Siglo XXI,
2006.

Nenner, Howard, “Loyalty and the Law: The Meaning of Trust and the
Right of Resistance in Seventeenth-Century England ”, Journal of
British Studies, 48, (2009), pp. 859-870.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 41



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

North, John, “The Constitution of the Roman Republic”, en A
Companion to the Roman Republic (Nathan Rosenstein y Fritz
Morstein-Marx, eds.), Pondichery: Blackwell, 2006.

Overton, Richard, An Appeale from the Degenerate Representative Body
the Commons of England assembled at Westminster, EEBO, 63:E398
(28), 1647.

Overton, Richard, A Sacred Decretal, or Hue and Cry, EEBO, 47:E286
(15), 1645.

Overton, Richard, Martin's Eccho: or A remonstrance, from His Holinesse
reverend young Martin Mar-Priest, EEBO, 48:E290 (2), 1645.

Overton, Richard, The Araignement of Mr. Persecution, EEBO, 46:E276
(23), 1645.

Overton, Richard, The Nativity of Sir John Presbyter, EEBO, 48:E290
(17), 1645.

Overton, Richard, Divine Observations upon the London-Ministers Letter
Against Toleration, EEBO, 1079:14, 1646.

Overton, Richard, The Commoners Complaint, EEBO, 60:E375 (7), 1646.

Overton, Richard, The Ordinance for Tythes Dismounted, Thomson Gale,
2005; Goldsmiths’-Kress no. 00918.9; Wing 0632; OCLC 20884778,
1646.

Overton, Richard, Vox Plebis, EEBO, 58:E362 (20), 1646.

Overton, Richard, “A Remonstrance of Many Thousand Citizens”, en
The English Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Overton, Richard, “An Arrow Against All Tyrants”, en The English
Levellers (Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

Overton, Richard; Wildman, John; Sexby, Edward y Lilburne, John,
England’s Miserie, and Remedie remedie in a judicious letter from an
utter-barrister to his speciall friend, concerning Leiutenant [sic] Col.
Lilburn's imprisonment in Newgate, EEBO, 1645.

42 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

Peacey, Jason, “Print and Principals: John Lilburne, Civil War
Radicalism, and the Low Countries”, en John Lilburne and the
Levellers (John Rees, ed.), Londres / Nueva York: Routledge Taylor
& Francis Group, 2018, pp. 79-94.

Pettit, Philip, “Liberalismo y republicanismo”, en Nuevas ideas
republicanas (Félix Ovejero, José Luis Marti y Roberto Gargarella,
eds.), Barcelona: Paidos, 2004, pp. 115-136.

Pocock, J.G.A., El momento maquiavélico. El pensamiento politico
florentino y la tradicion republicana atldntica, Madrid: Tecnos,
2002.

Rahe, Paul, Republics Ancient and Modern. Volume II: New Modes and
Orders in Early Modern Political Thought, Chapel Hill / Londres: The
University of North Carolina Press (Kindle Edition), 1994.

Rees, John, The Leveller Revolution: Radical Political Organization in
England 1640-1650, Nueva York: Verso, 2016.

Richards, Peter, John Lilburne (1615-1617): English Libertarian,
Londres: Libertarian Alliance, 2008.

Rosler, Andrés, Razones publicas: Seis conceptos bdsicos sobre la
reptiblica, Buenos Aires: Katz, 2016.

Schmitt, Carl, El nomos de la tierra, Buenos Aires: Struhart & Cia., 2005.

Skinner, Quentin, Liberty Before Liberalism, Cambridge: Cambridge
University Press, 1998.

Skinner, Quentin, “Rethinking Political Liberty”, History Workshop
Journal, 61, (2006), pp. 156-170.

Springborg, Patricia, “Hobbes’s Biblical Beasts: Leviathan and
Behemoth”, Political Theory, 23, 2, (1995), pp. 353-375.

Thompson, William, “England’s Standard Advanced”, en The Concise
Encyclopedia of the Revolutions and Wars of England, Scotland, and
Ireland, 1639-1660 (Stephen C. Manganiello, ed.), Lanham:
Scarecrow Press, 2004, pp. 189-190.

Verardi, Julian, Tiempo histérico, capitalismo y modernidad: La

experiencia inglesa en la modernidad temprana, Buenos Aires: Mifio
y Dévila, 2013.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 43



EL BEHEMOTHDE HOBBES, LOS LEVELLERS Y EL REPUBLICANISMO ROMANO

VVAA, The Gallant Rights, Christian Priviledges, Solemn Institutions of
the Sea-Green Order, EEBO, 246:669f13 (48), 1648.

Walter, John, “Crowds and Popular Politics in the English Revolution”,
en The Oxford Handbook of the English Revolution (M. J. Braddick,
ed.), Oxford / Nueva York: Oxford University Press, 2015, pp. 330-
346.

Walwyn, William, The Power of Love, EEBO, 168:E1206 (2), 1643.

Walwyn, William, The Compassionate Samaritane, EEBO, 1079:14,
1644.

Walwyn, William, Englands Lamentable Slaverie, EEBO, 50:E304 (19),
1645.

Walwyn, William, A Parable or consultation of physitians upon Master
Edwards, EEBO, 58:E359 (8), 1646.

Walwyn, William, A Whisper in the Eare of Mr. Thomas Edwards
minister, EEBO, 53:E328 (2), 1646.

Walwyn, William, An Antidote Against Master Edwards His Old and New
Poyson, Farmington Hills, Mich.: Thomson Gale, 1646 / 2005.

Walwyn, William, The Bloody Proiect or a discovery of the new designe,
in the present war, EEBO, 73:E460 (4), 1648.

Walwyn, William, Tyranipocrit discovered with his wiles, wherewith he
vanquisheth, EEBO, 87:E569 (5), 1649.

Walwyn, William, Walwyns Just Defence against the aspertions cast upon
him in a late un-Christian pamphlet entituled Walwyns wiles, EEBO,
1370:16, 1649.

Walwyn, William, “Gold Tried in the Fire”, en The English Levellers
(Andrew Sharp, ed.), Cambridge: Cambridge University Press,
1998.

Winship, Michael P., “Godly Republicanism and the Origins of the
Massachusetts Polity”, The William and Mary Quarterly, 63, (2006),
pp. 427-462.

Wootton, David, “Thomas Hobbes’s Machiavellian Moments”, en The

Historical Imagination in Early Modern Britain (Donald R. Kelley y

44 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45



Mario Leonardo Miceli

David Harris Sacks, eds.), Cambridge: Woodrow Wilson Center
Press y Cambridge University Press, 2002, pp. 210-242.

Wootton, David, “Leveller Democracy and the Puritan Revolution”, en
The Cambridge History of Political Thought, 14501700 (J. H. Burns
y Mark Goldie, eds.), Cambridge: Cambridge University Press,
2008.

Yoksas, Adam, “Strategy as Enough: Statesmanship as the Peacemaker
in Hobbes’s Behemoth”, History of Political Thought, 34, 2, (2013),
pp. 225-251.

Zagorin, Perez, A History of Political Thought in the English Revolution,
Whitstable: Latiner Trend & Co. Ltd., 1965.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 9-45 45



ISSN: 2683-7315

§ \ X
ASOCIACION
DE ESTUDIOS
HOBBESIANOS

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025



ISSN: 2683-7315

De la libertad en el Estado a la libertad del
Estado: Hobbes entre el liberalismo y el
republicanismo

Rafael Esteban Gutiérrez Lopera
Gimnasio Los Andes
Bogotd, Colombia
ORCID: 0000-0003-2259-2521
gutierrez@usantotomas.edu.co

Resumen

Este trabajo tematiza la concepcién hobbesiana de la libertad desde un
4angulo que trasciende al paradigma mecanicista de la libertad negativa
y expone su compatibilidad con una magnitud prima facie antagénica:
la obediencia politica. Para ello, el texto ofrece un balance del
tratamiento que Thomas Hobbes da al concepto de libertad en el
Leviatdn mediante su contraste con las tipologias formuladas por
Benjamin Constant, Isaiah Berlin y Quentin Skinner, referentes que
comparten una fijacién por el concepto de libertad y una antipatia por
la propuesta hobbesiana. El itinerario de trabajo comprende tres
momentos: (I) evidenciar la filiacién liberal con que Hobbes aborda el
concepto negativo de libertad, (II) informar la cercania entre la
autodeterminacién individual y estatal en el Leviatdn y los rudimentos
republicanos del concepto positivo de libertad, y (III) resenar la
contribucién hobbesiana al paradigma moderno de la moral prudencial
como articulador entre versiones adversas de la libertad.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75


https://orcid.org/0000-0003-2259-2521

DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

Palabras clave
Libertad, obediencia, liberalismo, republicanismo

Abstract

This paper deals with the Hobbesian conception of liberty from a
perspective that transcends the mechanistic paradigm of negative
liberty and exposes its compatibility with a prima facie opposite
magnitude: political obedience. To this end, the text presents a balance
of Thomas Hobbes treatment of the concept of liberty in the Leviathan
by contrasting it with the typologies formulated by Benjamin Constant,
Isaiah Berlin and Quentin Skinner, authors who share an attraction for
the concept of liberty and an aversion for the Hobbesian proposal. The
work plan is integrated by three moments: (I) to expose the liberal
affiliation with which Hobbes approaches the negative concept of
liberty, (II) to report the closeness between individual and state self-
determination in the Leviathan and the republican foundations of the
positive concept of liberty, and (III) to outline the Hobbesian
contribution to the modern paradigm of prudential morality as an
articulator between contrary versions of liberty.this work, first of all, I
focus on historically outlining some aspects of how Hobbes receives the
problem of political power; Secondly, I clarify what the theory of
indirect power defended by Bellarmine consists of; in third place; I
analyze the arguments by which Hobbes intends to object to the
cardinal; Fourthly, I point out how the problem of indirect power is
updated in the contemporary world; Finally, I conclude on the
limitation of the concept of state sovereignty.

Keywords
Liberty, freedom, obedience, liberalism, republicanism

48 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

al podria decirse que las criticas frecuentemente dirigidas a

Thomas Hobbes, en torno a la dificultad de armonizar su

predileccién autoritativa con el axioma moderno de la libertad

natural, carecen de sustento en la obra del autor. El propio
Hobbes afirma en méas de una ocasién que la limitacién de la libertad
natural puede considerarse la finalidad principal de la existencia de la
ley civil.! Reconociendo tempranamente esta premisa, este trabajo no
busca desacreditar las criticas a la concepcién hobbesiana de la libertad
restando importancia a los pasajes del Leviatdn (1651) que las inspiran,
sino que pretende hacerlo en virtud de una lectura menos reduccionista
de la prosa hobbesiana en su conjunto. En lo que sigue se presenta una
pauta de interpretacién que se niega a dar por cierto que la limitacién
hobbesiana de la libertad natural vaya en detrimento de la libertad
propiamente dicha, sorteando también la conclusién de que todo lo que
el Leviatdn tiene para decir al respecto del principio fundante de la
modernidad politica se reduzca a la “ausencia de impedimentos
externos”. En esto preferimos situarnos junto a autores como Quentin
Skinner, cuyo juicio apunta que

...sugerir, como han hecho muchos comentadores, que Hobbes
exhibe una “hostilidad creciente” hacia las reivindicaciones en pro
de la libertad y que esta hostilidad encuentra su punto mas alto en
el Leviathan es malinterpretar el sentido de sus reflexiones-2

Para ensefiar como el concepto hobbesiano de libertad desborda
con mucho la célebre acepcién negativa, nos proponemos un balance de
la cadencia conceptual del Leviatdn alaluz de tres abordajes tipolégicos
analogos. Nos referimos a los contrapuntos presentados por Benjamin
Constant en De la libertad de los antiguos comparada con la de los
modernos (1819), por Isaiah Berlin en Dos conceptos de libertad (1958),
y por el propio Skinner en textos como La idea de libertad negativa:

! Thomas Hobbes, Leviatdn o la materia, forma y poder de una repiiblica, eclesidstica y civil
(trad. de M. Sanchez Sarto). Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2007, pp. 173,
220.

2 Quentin Skinner, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi). Bernal: Universidad
Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo, 2010, p. 137.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 49



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

perspectivas filosdficas e histéricas (1982-1983), y Hobbes y la libertad
republicana (2008). La razén de confrontar nuestra agenda
interpretativa con esta serie de tipologias es contribuir al despeje de al
menos dos razonamientos que, siendo a nuestro juicio dudosos, suelen
reproducirse con facilidad en este entorno de debate incluso, como
veremos, por cuenta de los autores mencionados. El primero afirma que
la libertad negativa del individuo hobbesiano no aguarda otro designio
que el de verse integralmente rendida a la autoridad del Estado
leviatanico; por el segundo se aduce que el modelo politico hobbesiano
no resiste la incursién de una idea de libertad que no sea su propia
acepcion negativa, siendo, luego, incompatible con todas las demas.
Ambas hipétesis confluyen en una misma proposicién de acuerdo con
la cual el diseno ideado por Hobbes no informa la compatibilidad
esencial entre la libertad y la obediencia. Esquemaéticamente hablando,
creemos que Constant, Skinner y Berlin han dado cada cual a su manera
en colegir que dicha concordancia es ciertamente posible, mas ninguno
concede que tal posibilidad encuentre en la obra de Hobbes condiciones
suficientes de realizacion.

Con todo, para desarrollar una linea de lectura desde la cual sea
posible atribuirle a Hobbes una comprensién del concepto de libertad
mas madura de lo que sus adversarios suelen reconocerle, nuestra
estructura argumentativa se despliega a lo largo de tres momentos: la
aproximacion inicial (apartados I y II) consistira en revisar la critica
protoliberal que hace de Hobbes un fanitico de la autoridad estatal
incapaz de admitir la inalienabilidad de la esfera privada, para lo cual
ensefiaremos cOomo prosperan en el vientre leviatanico los sintomas mas
individualistas de la libertad. La segunda etapa de la discusién
(apartados III y IV) supone un desafio tanto mayor por cuanto el
semblante liberal del ideario hobbesiano es concedido solamente para
hacerle vulnerable ante los contraargumentos republicanos que
denuncian la ausencia de una libertad basada en la autodeterminacién
positiva de la esfera publica y de los individuos que la integran, todo lo
cual nos instard a examinar el verdadero alcance conceptual de
nociones como soberania y derecho de naturaleza. En su arco final
(apartados V y VI), este trabajo se propone mostrar cémo el marco de
la modernidad politica, a través de un principio de conducta prudencial
reivindicado tanto por el liberalismo hobbesiano como por el
republicanismo maquiaveliano, permite salvar la brecha entre interés
personal y deber civico, contribuyendo por la misma operaciéon a
despejar la aparente contradiccién entre libertad y obediencia

I. El accionar cualitativo de la soberania
Para desembarazarnos de algunos de los juicios mas triviales que
han pesado sobre Hobbes, atendamos a la primera y més simple capa

50 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

de la critica al Leviatdn, labrada por Constant en la version extendida de
sus Principios de politica aplicables a todos los gobiernos (1806). Alli,
Constant declara que de los dos principios que hacen a la idea
rousseauniana de autoridad politica (origen en la voluntad general, de
un lado, y cualidad de absoluta, del otro), uno de ellos le conduce a lidiar
con Hobbes como partidario insigne del absolutismo. Constant no tiene
reparos en admitir que toda autoridad legitima lo es por emanar del
ejercicio de una voluntad general; su preocupacién radica en la
pretensién hobbesiana de que el poder autoritativo sea investido con un
derecho de ejecucién ilimitado, capaz de pronunciarse allende la
individualidad y, en casos de necesidad, en detrimento de ella. Para €],
el que la autoridad politica sea concebida como absoluta tiene como
contraprestacién un extravio inminente de la libertad. Asi, Constant
encarna la faceta mas superficial del desdén por la propuesta
hobbesiana, arguyendo que “con la palabra absoluto, ni la libertad ni
(...) la paz ni la felicidad son posibles bajo ninguna institucién”.?
Repuntando su alegato, Constant se siente en la necesidad de recordarle
a Hobbes ciertas obviedades, como que el castigo no recae sino sobre
las culpas, que la guerra no procede sino en la enemistad y que la ley no
cabe sino en el desorden, todo lo cual sugiere que el fil6sofo suizo carga
sobre el inglés un concepto cuantitativo del caracter absoluto que reviste
la soberania.® Dicho en las palabras de Berlin, “Constant no podia
comprender por qué si el soberano era ‘todo el mundo’ no debia oprimir,
si asf lo decidia, a ninguno de los ‘miembros’ de su yo invisible”.® Esto
es, la reducciéon del poder absoluto a una magnitud puramente
cuantitativa solamente puede redundar en la alienacién absoluta de
todas y cada una de las instancias sobre las cuales su voluntad se
proyecta.

Ciertamente, Constant es sensato en circunscribir normativamente
los alcances de la soberania en un sentido cualitativo, es decir, cifiendo
su capacidad de interferencia a los casos en que el deber y necesidad de
hacerlo le habilita y no meramente por el mero derecho y posibilidad de
interferir. Lo que nos parece discutible es que la versién hobbesiana del
absolutismo sea —como lo presume Constant- una medida cuantitativa
que interfiere a todos los efectos en proporciéon a su densidad
aritmética. De ser cierto que la idea hobbesiana de soberania absoluta
equivale al desalojo de todo resto de libertad, entonces resulta
completamente enigmatica la existencia del capitulo XXI del Leviatdn,
a cuyo contenido no se hace mencién alguna en la critica de Constant.

3 Benjamin Constant, Principios de politica aplicables a todos los gobiernos (trad. de V.
Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores; Liberty Fund, 2011, p. 43.

+ [dem.

s Isaiah Berlin, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi trayectoria intelectual
(trad. de A. Rivero). Madrid: Editorial Alianza, 2014, p. 104.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 51



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

Nosotros creemos que Hobbes no es indiferente a la idea de que lo que
acaba de dar sentido a la libertad, incluso en su escueta acepcién
negativa, es la aclaracién cualitativa del espacio de no interferencia vy,
por tanto, un ejercicio discerniente de la soberania absoluta.
Precisamente, en el mencionado capitulo XXI, dedicado a tematizar la
libertad de los subditos, cual contestacién anticipada a la inquietud
constantiana de que “las leyes podrian prohibir tantas cosas que
tampoco habria libertad”, Hobbes reconviene alegando que “no existe
en el mundo Estado alguno en el cual se haya establecido normas
bastantes para la regulacién de todas las acciones y palabras de los
hombres, por ser cosa imposible”.® En efecto, el criterio del inglés
apunta que incluso en los contextos mas intervencionistas, siempre que
las conductas no estén permanentemente mediadas por la coercién
fisica, la existencia de un espacio elemental en el que el individuo
conserva su derecho individual de desplegarse negativamente con
libertad es una deduccién necesaria.

Nuevamente, el estudio de Berlin en Dos conceptos de libertad
resulta ilustrativo a este respecto. Emparentando el liberalismo de
Alexis de Tocqueville y Constant con la filosofia politica de John Locke,
John Stuart Mill y Hobbes —cuya definicién de hombre libre cita en una
nota al pie—, Berlin advierte que, si bien todos ellos veian claramente la
necesidad de acotar la libertad individual para que ésta no barriese con
los capitales integradores de la sociedad civil, también creian “que debia
existir un cierto &mbito minimo de libertad personal que no podia ser
violado bajo ningtin concepto”.” En el mismo texto también se situa a
Hobbes en un espectro de pensamiento “conservador” y “reaccionario”,
caracterizado por acentuar mas briosamente la necesidad de regular las
conductas individuales con vistas al mantenimiento de valores como la
justicia, la seguridad, la felicidad, la cultura, entre otros. Poniendo como
contrapunto de Hobbes las posturas mas interesadas en la contencién
del poder publico, Berlin afirma que “los dos bandos estan de acuerdo
en que una parte indeterminada de la vida humana ha de permanecer
independiente de la esfera de control social. Invadir este vedado, por
poco que fuera, seria despotismo”.®

En este sentido, concediendo a Hobbes un interés por mantener
una esfera de libertad individual, Berlin dara un giro a la idea de la
pérdida de libertad en el modelo leviaténico al atenuar el alcance de la
tesis. Lo que se afirma a partir de Berlin no es ya que el disefo
hobbesiano sea enteramente incompatible con la libertad, sino que en
los casos concretos en que la legalidad afirma su pretensién autoritativa
de condicionar normativamente la conducta del individuo, la

6 Constant, Principios..., p. 30; Lev, p. 173.
7 Berlin, Dos conceptos..., p. 50.

s Ibid., p. 53.

52 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

observancia de la ley comporta un acto no-libre. Las leyes, en rigor, no
encadenan al individuo en todas y cada una de las circunstancias que
hacen a su jurisdiccién, mas si lo hacen en aquellas situaciones a las que
su enunciado refiere, incluso si de su cumplimiento emana un beneficio
mas idéneo que la libertad individual o si se evita un yugo atn mas
subordinante que la legalidad. En términos del concepto negativo de
libertad, lo que se anota no es su abolicién a todos los efectos, sino que
del hecho de que las interferencias legales resulten convenientes para
dar cabida a un entorno de seguridad, justicia, igualdad, abundancia,
ocio, etcétera, no se sigue que dichas interferencias no sean tales. Segiin
lo interpreta Berlin, Hobbes habria preferido ser franco con respecto a
la suspensién cualitativa de la libertad antes que “enganar” a su lector a
propésito de las implicaciones que la aplicacién de la ley acarrea para
su derecho de no ser obstaculizado. Con todo, Hobbes “no tenia la
pretensién de que los soberanos no esclavizasen sino que justificé tal
esclavitud, y al menos no tuvo la desvergiienza de denominarla libertad”
concluye Berlin®. Es aqui donde el argumento de Berlin empieza a
generarnos suspicacias. No tanto por la liviandad de considerar que
Hobbes justifica algtin grado de esclavitud en su esquema de sujecién
politica, sino porque una lectura cuidadosa del Leviatdn no puede
ignorar que Hobbes si informa la coherencia entre la libertad y los actos
de obediencia.

II. Obediencia voluntaria: sobre la libertad en el Estado

La tesis mas célebre desarrollada por Skinner a propésito de
Hobbes se refiere precisamente el arqueo que adolece el concepto de
libertad en el Leviatdn con respecto a obras anteriores como Elementos
del derecho natural y politico (1640) y De cive (1642). Frente a los
Elementos, donde el concepto no aparece explicitamente definido,
Skinner adhiere a la hipotesis de Philip Pettit, de acuerdo con la cual
Hobbes habria dado a la idea de libertad una especificidad subliminal,
pero inequivoca, empleando la palabra para referirse a la “ausencia de
obligacién”.!® Bajo este criterio no habria lugar a objetar la idea de
Berlin segin la cual un acto de obediencia es idéntico a un acto no-libre.
Sin embargo, en la presentacién del 1642 introduce una definicién
explicita, ya condicionada por la clausula mecanicista que deriva su
sentido y validez conceptual de su aplicabilidad al movimiento de los
cuerpos: “la libertad, si quisiéramos definirla, no es otra cosa que una
ausencia de obstdculos que impiden el movimiento”."! Pero no es sino

9 Ibid., p. 104.

10 En Liberty and Leviathan, Philip Pettit [“Liberty and Leviathan”. Politics, Philosophy and
Economiics, 4, 1, (2005), p. 137] despliega el argumento histérico-conceptual segiin el cual
“en The Elements of Law se hace referencia clara y tnicamente a la libertad como no-
obligacién”.

1" Thomas Hobbes, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza Editorial, 2000, p. 167.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 53



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

hasta el Leviatdn que nuestro filésofo ultima su definicién mediante un
injerto sumamente relevante para las consideraciones politicas,
refiriéndose no ya a obstaculos o impedimentos sin mas, sino a
obstaculos “externos”, que recortan de facto el espacio de movilidad del
individuo, por distincién de los obstaculos “internos” o “arbitrarios”,
que radican en el propio arbitrio deliberativo del agente. “Cuando el
impedimento de la mocién radica en la constitucién de la cosa misma,
no solemos decir que carece de libertad”, aduce Hobbes apenas unas
lineas antes de sugerir de qué manera, dada la consumacién de la
definicién negativa de libertad, es posible afirmar que ésta es
compatible con movilizadores internos al arbitrio que, como el temor,
conducen a la obediencia.'?

Esta compatibilidad es la que asoma en los casos mas ordinarios
de obsecuencia civil, cuyo ejemplo més diciente, en opinién de Hobbes,
es el caso de quien paga sus deudas por temor a la pena de prisién. Lo
que garantiza la libertad de este acto de obediencia es un axioma liberal
elemental, y es que la medida punitiva que respalda la norma no es
preventiva, sino consecutiva, de modo que no se clausura la posibilidad
de deliberar sobre las alternativas y actuar con arreglo al veredicto final;
mas cuando el juicio indica que lo més conveniente es ceiiirse a la ley,
el resultado, en demérito de la lectura de Berlin, es un acto deliberado —
libre- de obediencia. Asi, cuando se afirma que “generalmente todos los
actos que los hombres realizan en los Estados, por temor a la ley, son
actos cuyos agentes tenian libertad para dejar de hacerlos”, el
razonamiento opera con una idea de libertad negativa circunscrita a la
ausencia de interferencia factual sobre nuestros actos voluntarios, no a
la ausencia de consecuencias sobre los mismos.!> Obedecer y
desobedecer son alternativas plenamente habilitadas para cualquiera en
situacion civil; que la ley, por otra parte, esté amparada por un poder
coercitivo presto a interceder en caso de desobediencia es una realidad
distinta. En efecto, Hobbes no considera que todo lo que se desprenda
de los actos libres deba convalidar las pretensiones del agente, o lo que
es igual, Hobbes entiende bien que el ejercicio de la libertad también
puede ser contraproducente para si mismo. Dicho lo cual, el temor a las
consecuencias indeseables de un acto libre de desobediencia no hace
menos libre el sucesivo acto de obediencia.

Si bien el libre accionar, al decantarse en desacato, puede acarrear
consecuencias asociadas al recorte de la libertad negativa, las
derivaciones de los actos deliberados de obediencia también pueden
consistir en un recibimiento de cierta libertad. Asi se insintia en el
escenario hobbesiano de la conguista al aludir a “quienes contratan con
el vencedor, prometiéndole obediencia a cambio de la vida y de la

12 Lev., p. 171.
5 Lev., p. 172.

54 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

libertad.”!'* De esta cita es razonable suponer que lo que se recibe por
efecto del pacto no es un aumento o expansién de la libertad negativa;
si bien tampoco se trata de una reduccién del espacio de no
interferencia. Lo que se sigue del pacto consiste no en el acotamiento
factico de la libertad negativa, sino en el aseguramiento acotado de su
ejercicio. Ahora, tal y como explica el propio Berlin, desde la 6ptica
liberal clasica la admisién del orden civil y sus interdicciones no se
explica inicamente por el tamaifo de la libertad negativa politicamente
amparada. Otro tipo de beneficios son los que acaban de dar sentido a
las relaciones de subordinacién politica, beneficios que Berlin se cuida
de homologar con la libertad negativa, lo cual no nos inhibe a nosotros
de identificarlos con otro tipo de libertad. Esta meditacién sobre el
producto de los actos libres de obediencia interpela nuevamente a
Constant, quien introduce una significacién de libertad sucedanea pero
distinta de la de libertad negativa, a saber: la libertad moderna.

Consideremos, primero, qué es lo que tiene en mente Hobbes a
proposito del fruto de la vida civil. Ya en el onceavo capitulo, el fil6sofo
incrusta entre las causas de la disposicién humana a la obediencia civil
un distintivo “afdn de tranquilidad y de placeres sensuales” cuya
consecucién se ve, en circunstancias pre-estatales, continuamente
postergada para priorizar las laboras de supervivencia y seguridad
propia. De ahi que este “amor a las artes”, este “afan de saber, y las artes
de la paz inclinan a los hombres a obedecer un poder comun, porque tal
deseo lleva consigo un deseo de ocio, y, por consiguiente, de tener la
proteccién de algtin otro poder distinto al propio” a fin de destinar
nuestra fuerza vital al desempefo de actividades y propésitos mas
concupiscibles.’® Esta inclinacién humana a trascender la mera
disposicién de autoconservacién halla su cauce intraestatal en las
libertades que, en “el silencio de la ley” -lo cual no equivale a ausencia
de legalidad—, todo stibdito esté en posicion de ejercer conforme a lo que
su propio juicio y preferencias privadas determinen:

...por ejemplo, la libertad de comprar y vender y de hacer, entre si,
contratos de otro género, de escoger su propia residencia, su propio
alimento, su propio género de vida, e instruir sus nifios como crea
conveniente, etc.”!®

Parafraseando a Hobbes,” lo que los individuos procuran mediante su
conversién civil es la oportunidad de ocurrencia para la industria, la
certidumbre en la planificacién a futuro, el cultivo de las tierras, la

1 Lev., p. 580.

15 Lev., p. 80.

16 Lev., pp. 173-174.
17 Lev., p. 103.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 55



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

propiedad sobre las mismas, los ejercicios de navegacién, la
construccién de edificaciones confortables, la emergencia de
instrumentos que facilitan labores de gran esfuerzo, el conocimiento
acerca la faz de la tierra, el computo del tiempo, las artes, las letras vy,
en sintesis, la sociedad.'® Con todo, el concepto de seguridad civil, que
para Hobbes constituye la causa final de la fundacién del Estado, no
agota su significado en “una simple conservacién de la vida”, sino que
en su enunciaciéon también deben considerarse implicadas “todas las
excelencias que el hombre puede adquirir para si mismo por medio de
una actividad legal, sin peligro ni dafio para el Estado”".

Por su parte, cuando Constant, en De la libertad de los antiguos
comparada con la de los modernos, afirma que “el objeto de los
modernos es la seguridad de sus goces privados; y ellos llaman libertad
a las garantias concedidas por las instituciones de estos mismos gocen”,
sus palabras no resultan adversas al criterio con que Hobbes ensefia no
ya la mera conveniencia fisiolégica de una vida civilmente ordenada,
sino la deseabilidad individualista e industrialista de la misma.?* En los
primeros paragrafos de su conferencia, Constant se refiere al concepto
de libertad moderna como:

...el derecho de no estar sometido sino a las leyes, no poder ser
detenido, ni preso, ni muerto, ni maltratado de manera alguna por
el efecto de la voluntad arbitraria de uno o de muchos individuos:
es el derecho de decir su opinién, de escoger su industria, de
ejercerla, y de disponer de su propiedad, y aun de abusar si se
quiere, de ir y venir a cualquier parte sin necesidad de obtener
permiso, ni de dar cuenta a nadie de sus motivos o sus pasos: es el
derecho de reunirse con otros individuos, sea para deliberar sobre
sus intereses, sea para llenar los dias o las horas de la manera mas
conforme a sus inclinaciones y caprichos.?!

Este espectro de prerrogativas, todas las cuales suponen un margen
de interferencia legislativa, ya excede lo que conceptualmente
contempla la libertad negativamente entendida. Por otra parte, vistas
las permisiones con que Hobbes caracteriza la vida en el entorno estatal,
dificilmente podrian considerarse excluidas de €l las libertades relativas
al regocijo individual de una intimidad impenetrable, el beneficio
personal de una sociabilidad pacifica y el disfrute del producto de la

15 Lecturas como la de Hannah Arendt en Los origenes del totalitarismo (1951) y Pierre
Manent en Historia del pensamiento liberal (1987) resefian el proceso hobbesiano de
creacion del Estado como la busqueda interesada de condiciones de paz civil en las que los
individuos puedan gozar del fruto de su iniciativa privada.

9 Lev., p. 275.

20 Benjamin Constant, Del espiritu de conquista (trad. de M. Truyol Wintrich y M. Antonio
Lépez). Madrid: Editorial Tecnos, 1988, p. 76.

21 Ibid., p. 67.

56 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

iniciativa privada. Decimos, pues, que lo que el liberalismo de Constant
denomina “libertad moderna” no se revela diametralmente distinto de
lo que Hobbes entiende por “libertad de los stubditos”. Mas atn, siendo
estas libertades, a juicio de Hobbes, el fruto de un acto de autolimitacién
y obediencia primordial, no nos parece del todo claro —al menos no tan
claro como le resulta a Berlin— que el esquema hobbesiano se resista a
concebir la obediencia como una forma especifica de ejercer la libertad.
Mas adelante ofreceremos pistas adicionales a este respecto.

Por lo pronto, incumbe reconocer una omision significativa en el
recién citado paragrafo, y es todo lo tocante a las lineas en las cuales
Constant define la libertad moderna, ademds, como el “derecho de
influir (...) en la administracién del gobierno”.?? De este punto
quisiéramos pasar a ocuparnos en lo que sigue, pues es aqui donde
encalla el imaginario -a nuestro entender equivocado- de que el
arquetipo politico-institucional del Leviatdn no admite un concepto de
libertad que desborde su habitual enfoque individualista y adquiera una
connotacién especificamente politica del concepto.

II1. La forma soberana del Estado: sobre la libertad de/Estado

Sera Skinner quien exponga la versién mas completa de este
planteamiento critico en su libro Hobbes y la libertad republicana, cuya
pauta argumental unge a Hobbes como “el enemigo mas temible de la
teoria republicana de la libertad.”?* Skinner reconoce el esfuerzo
hobbesiano por demostrar que la obediencia politica es afin al ejercicio
de la libertad individual, y advierte que este planteamiento coincide en
sus trazos mas gruesos con el tipo de relaciéon que el republicanismo
espera entablar con la libertad. El matiz diferenciador, del cual se
desprenden sus discrepancias, consiste en que el historiador condiciona
la convergencia entre libertad y obediencia al contexto de una autoridad
politica ordenada bajo un régimen republicano de gobierno, lo cual deja
por fuera de toda posibilidad al Estado monarquico al que Hobbes era
tan afecto. A partir de aqui nos trasladamos de la pregunta sobre si es
posible ser libre al interior de un Estado a la pregunta sobre qué tipo de
Estado es aquel cuyos miembros pueden considerarse libres.

Pivoteando en el Digesto como sostén del paradigma republicano,
Skinner aduce que lo que distingue la libertad de la servidumbre es que
“la libertas de la que gozan los hombres libres radica en que estos se
hallan ‘bajo su propio poder’, lo opuesto a encontrarse ‘bajo el poder de
algiin otro’.”?* Este criterio adopta la forma de una libertad positiva a la
manera de Berlin al explicarse no a partir del margen de no
interferencia, sino en razén de “qué o quién es la causa de control o

22 Ibid., pp. 67-68.
23 Skinner, Hobbes..., p. 12.
2 Ibid., p. 10.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 57



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

interferencia que puede determinar que alguien haga o sea una cosa u
otra.”? De este modo, la libertad en el sentido republicano se predica
del agente cuya conducta no responde, en ultima instancia, mas que a
su propio arbitrio, merced a lo cual se reconoce duefio de si mismo y de
su accionar. Pero esta concepcién republicana de la libertad conlleva
una clausula adicional que es decisiva para el ordenamiento politico
entero, y es que todo atisbo de libertad “se convierte en su opuesto en
virtud de la sola presencia de un poder arbitrario, cuyo efecto es rebajar
a los miembros de dichas asociaciones de la condicién de hombres
libres a la de esclavos.”?® De esto se sigue que para que los miembros de
una comunidad civil puedan considerarse duefios de si mismos, el tipo
de organizacién que los concita no puede desempefiarse bajo la forma
de un poder arbitrario, esto es, cuyas determinaciones le sean extrainas
al arbitrio de la colectividad gobernada. El Estado, para abreviar en una
expresion cardinal del debate, ha de ser un ‘Estado libre’. Para entender
qué dice la tradicién republicana sobre lo que hace a la libertad del
Estado, Skinner nos remite a fuentes clasicas como Tucidides —cuya
Historia de la guerra del Peloponeso fue traducida por primera vez al
inglés por el propio Hobbes-, quien rememora la celebracién de Pericles
en su discurso finebre acerca de:

“el estado de libertad” heredado por sus conciudadanos, lo describe
en términos de la condicién en que estos son “enteramente
autosuficientes”. Cuando el embajador de Mitilene declara (...) que
su ciudad sigue siendo “nominalmente un Estado libre”, lo que
quiere decir es que él y sus conciudadanos tienen “atin leyes
propias”. Y, similarmente, al pronunciar Hermoécrates (...) su
discurso en favor de la paz, equipara el deseo de “que nuestras
ciudades sean libres” con el anhelo de ser “duefios de nosotros

mismos”.?”

Se remite, sucesivamente, a la Historia de Roma desde su fundacion
de Tito Livio —concretamente la traduccién de Philemon Holland
(1600), a la que se sabe que Hobbes habria tenido acceso— para recordar
la revuelta que condujo al derrocamiento y destierro del reinado
tarquino, tras lo cual,

“el pueblo de Roma’ fue capaz de instituir “un Estado que, de ahi
en mas, fue libre”. “Su libertad”, prosigue, radicaba en el hecho de
que “la autoridad y el imperio de la ley” habian pasado a ser “mas

poderosos que los de los hombres”.?

25 Berlin, Dos conceptos..., p. 47.
26 Skinner, Hobbes..., p. 10.

27 Ibid., pp. 66-67.

28 Ibid., p. 68.

58 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Son varios, pues, los elementos involucrados en las remisiones que dan
forma al concepto en cuestién, a saber: “un Estado en el que solo
gobierna la ley”; en el que “cada quien presta su asentimiento activo a
las leyes que lo obligan”; que “no se halla sujeto a ninguna otra voluntad
que no sea la de sus propios ciudadanos”; y que es “libre de toda tirania
interna y de toda dependencia respecto de otros Estados.”? La
agrupacién de este heterogéneo conjunto de ideas se precipita en la
escritura del historiador hacia la apresurada conclusiéon de que la
ocurrencia de un Estado libre es connatural de la institucién de un
gobierno democritico, es decir, indisociable del gobierno popular.
Esta deduccién, como bien sabe Skinner, no es tan fluida o
autoevidente como su prosa lo sugiere. Ya en el Leviatdn encontremos
una lectura del pensamiento clasico que sitda la especificidad
conceptual de la libertad del Estado no en el reparto popular del
gobierno, sino en la autarquia institucional. Al referirse, en el capitulo
XXI, a la forma en que los “escritores democraticos” de su tiempo
empleaban el concepto de libertad, Hobbes apunta en las notas al
margen que su campo semantico no excede la libertad de los Estado
para actuar como entes soberanos: “Ateniense y romanos eran libres, es
decir, Estados libres: no en el sentido de que cada hombre en particular
tuviese libertad para oponerse a sus propios representantes, sino en el
de que sus representantes tuvieran la libertad de resistir o invadir a otro
pueblo”.* Inspirados en el aristotelismo escolastico, estos escritores a
los que Hobbes tanto instigaba no tendrian en mente otra cosa que una
libertad politica en el sentido de “Estados y reptblicas que no dependen
una de otra”.’! Skinner, desde luego, recibe con suspicacias la
interpretacién de Hobbes, achacdndole cierta miopia por la cual el
significado del concepto se reduce “al hecho obvio de que todos los
Estados independientes son libres de actuar como les plazca”.* Skinner,
ademas, entiende bien que esta sobriedad en la concepcién de la libertad
del Estado habilita a Hobbes a imbuir su propia arquitectura politica,
mediante la nocién de soberania, de una propiedad que el historiador
considera de exclusiva extraccién republicana. El que Hobbes adopte
una nocién de libertad estatal que vindique la libertad particular del
ciudadano sin comprometerse con un régimen popular de gobierno es
precisamente lo que le convierte en el mas “temible enemigo” del
republicanismo. No es, pues, de extrafiar que ya desde el diagnéstico, al
deducir que el rasgo contra-republicano de Hobbes consiste en
considerar que los tedricos republicanos “se hallan completamente

2 Ibid., p. 66.
50 Lev., p. 175.
31 [dem.

32 Skinner, Hobbes..., p. 144.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 59



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

equivocados al suponer que solo en Estados libres podemos vivir como
hombres libres”, nuestro historiador se resista a conceder que el rétulo
de Estado libre le quepa al modelo politico que Hobbes teoriza.** La
razé6n de esto finca en su preocupacién acerca de la filiacién
monarquica de Hobbes —cierta a todas luces—y en la sucesiva suposicién
—falsa, como veremos en breve- de que el modelo leviatanico del Estado
seria de suyo una monarquia. Asi, dado que Skinner no concibe una idea
de libertad estatal a la que no subyazca una organizacién popular del
gobierno, cuando insinta que el de Hobbes no es un Estado libre, lo que
pretende denunciar es que el de Hobbes no es una republica popular y
democratica, sino una monarquia.

La homologacién entre “Estado libre” y “gobierno popular” se
torna en sesgo tan pronto como se presta atencién a la lectura de Marcia
Colish sobre Maquiavelo, un alfil del republicanismo renacentista por
el que Skinner muestra ostensible interés. En La idea de libertad en
Magquiavelo, de 1971, desagrega hasta cuatro sentidos diferentes en que
el florentino emplea el concepto de liberta, siendo uno de los usos maés
manidos el de la “libertad corporativa”, por el cual se expresa que “la
autonomia de una ciudad-Estado es lo que la define como entidad
politica vis-a-vis otras potencias”.*® Con esta expresion se designaba la
independencia detentada por las ciudades-Estado con respecto a sus
pares corporativos, un rasgo crucial para las relaciones exteriores que,
empero, no presupone una forma de gobierno especifica para el régimen
interno. Por oposicién a las comunidades en estado de servitii o
dependientes de una jurisdiccién extranjera, la libertad que Maquiavelo
predicaba de las ciudades-Estado de su tiempo consistia en el derecho
de regirse a si mismas solamente por leyes proferidas por su propia
funcion legislativa. Para mas sefias, Colish explica que “una ciudad que
tiene autonomia es soberana de si misma (principe di se stessa), una
definicién (...) paralela a la famosa férmula de Bartolus de Sassoferrato
para la soberania urbana, civitas sibi princeps”.* Asi, la experta en
estudios medievales advierte que la acepcién corporativa de la libertad
no proviene enteramente de la Antigiiedad clasica greco-romana;
Magquiavelo solamente toma prestado de Roma el sujeto juridico de
corporacion, mas el linaje de la libertad atribuida conduce a un entorno
en el que la idea de gobierno popular no tenia asidero conceptual o
histérico alguno, como lo era el &mbito institucional eclesiastico. Sefiala
Colish que “el uso que hace [Maquiavelo] de esta idea esta en completa
conformidad con la teoria de la corporacién desarrollada en la Edad
Media”, lo cual se verifica en Istorie Fiorentine (1532), donde el

5 Ibid., p. 143.

3+ Marcia Colish, “The Idea of Liberty in Machiavelli”. Journal of the History of Ideas, 32, 3,
(1971), p. 328.

5 Ibid., pp. 327-328.

60 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

florentino se refiere al derecho eclesiastico-institucional de “anular
todas las politicas que contravenian la libertad de la Iglesia (liberta
ecclesiastica)”.*® Esta identificacién de la libertad corporativa con la
autarquia politico-legislativa es suficientemente verificable tanto en las
fuentes de Skinner como en las de Colish; no asi su identificacién con
la idea de gobierno popular, la cual no se implica tan diafanamente en
el concepto de Estado libre como el historiador insinta.

El criterio del propio Skinner se ve matizado, y alineado con el de
Colish, cuando su mirada atenta da la espalda a Hobbes para
proyectarse en Maquiavelo. En La idea de libertad negativa, el
historiador reconstruye, ahora desde el angulo maquiaveliano, la
ecuacion republicana que hace de la libertad del Estado condicién de
posibilidad del vivere libero civil. Aqui, al cuestionarse cémo entiende el
florentino la libertad de la corporacién politica, Skinner encuentra que
esta libertad asoma cuando la ciudad ““no esta sujeta a la supervisién
de ninguna otra”, y, por tanto, es capaz, debido a que no esta
constrefiida, “de gobernarse a sf misma de acuerdo con su propia
voluntad” y de obrar en la consecucién de los fines que ha elegido”.?”
Bien que las preferencias politicas del Maquiavelo de los Discorsi le
llevan a inclinarse por una forma de gobierno republicana, el
historiador admite que:

Magquiavelo cree que es posible, al menos teéricamente, que una
comunidad goce de un modo de vida libre bajo una forma
monarquica de gobierno. Pues no hay en principio razén alguna
por la que un rey no haya de organizar las leyes de su reino en
forma tal que reflejen la voluntad general (...) de la comunidad
como un todo.3®

En este pasaje atin cabe la posibilidad de que el historiador conciba
la monarquia como un Estado “no-libre”, pues la libertad a la que refiere
este “modo de vida libre” no es, en rigor, la libertad del Estado, sino la
de los particulares. No obstante, suponer que el florentino admita una
vida individualmente libre al interior de una monarquia entendida
como un Estado no-libre, equivaldria a imputar a Maquiavelo el rasgo
antirepublicano que Skinner achaca a Hobbes, de modo que la regla
republicana no solamente seria transgredida por un absolutista
irremediable como Hobbes, sino también por un republicano de
Perogrullo como el Maquiavelo de los Discorsi. Para fortuna de Skinner,

5 Ibid., p. 327.

37 Quentin Skinner, ‘La idea de libertad negativa: perspectivas filoséficas e histéricas’. En
Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.), La filosofia en la historia: ensayos de
historiografia de la filosofia (trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidés Ibérica, 1990,
p. 243.

38 [dem.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 61



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

este no es el caso de Maquiavelo; para su desconcierto, tampoco es el de
Hobbes.

Tal y como lo advirtiera Colish, en un gesto disidente con respecto
a quienes “tendian a concebir la republica florentina en términos
constitucionales, identificAndola con el gobierno participativo”,
Magquiavelo daba un tratamiento al concepto de republica “en el sentido
derivado por los romanos de su significado genérico latino de
respublica, la mancomunidad o el bien comuin”.*® Principiando en esta
acepcion formal del concepto, el autor de El principe no tenia reparo en
emplearlo para referirse a cualquier “mancomunidad” que cumpliese
con las caracteristicas relativas a la autodeterminacién corporativa,
indistintamente del ordenamiento popular, aristocratico o monarquico
de su constitucién. Dado que las mancomunidades, entendidas como
“gobiernos libres (...) pueden adoptar diversas formas”, el Maquiavelo
de Colish anticipa la distincién —pasada por alto por el Hobbes de
Skinner- entre la forma de relacionarse la ciudadania con el gobierno y
la forma de relacionarse el Estado con sus pares.*

Las ideas que a este respecto se hallan en el modelo de Estado de
Hobbes son asimilables incluso para otro mordiente opositor de su
propuesta, como Constant, quien entiende que, mediante el concepto de
soberania, Hobbes expresa un ideario que no se reduce a un tipo
especifico de orden de gobierno. “La democracia es una soberania
absoluta en las manos de todos; la aristocracia una soberania absoluta
en las manos de algunos, la monarquia una soberania absoluta en las
manos de uno solo”, de suerte que la variable de la forma del gobierno
no es condicionante de la forma propiamente soberana del Estado.*! La
idea hobbesiana de soberania, del derecho de cada cuerpo politico a
auto-determinarse con arreglo a sus propias leyes sin injerencia externa,
tiene por sujeto al Estado moderno, no al gobierno monarquico del
Estado. Es precisamente esta distinciéon lo que explica la critica que
carga Hobbes sobre la tradicién republicana cuando sentencia que
“tanto si el Estado es monarquico como si es popular, la libertad es
siempre la misma”.** Skinner, recordemos, interpreta esta férmula
como un embate contra la idea de que “solo podemos esperar vivir como
hombres libres bajo Estados libres, entendidos estos como el término
opuesto de las monarquias”.** Principiando en una exclusién reciproca
entre monarquia y Estado libre, el historiador arroga a Hobbes el
supuesto de que también podemos vivir libres en Estados no-libres. Esta
explicacién no es convincente, maxime cuando el verdadero punto de

39 Colish, The Idea of Liberty..., pp. 344-345.
0 Ibid., p. 345.

+1 Constant, Principios..., p. 42.

2 Lev., p. 175.

s Skinner, Hobbes..., p. 120.

62 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Hobbes es idéntico al que Skinner supo reconocerle a Maquiavelo
cuando sugiere que una monarquia, en tanto mancomunidad soberana
o respublica, puede ser tan competente como una democracia para
garantizar la libertad de su ciudadania. En dos palabras, lo que recusa
Hobbes del razonamiento republicano no es —como denuncia Skinner—
la idea de que sé6lo en Estados libres pueden ser libres los individuos,
sino la inclinacién —de la que aparentemente participa Skinner- a creer
que sélo las republicas son Estados libres. Sorprende, pues, que el
historiador caracterice como un “despliegue de ironia dramatica” el
gesto hobbesiano de subtitular su obra aludiendo a “la materia, forma
y poder de una repiiblica”, pues esta denostacién no le fue merecida a
Magquiavelo, quien ya un siglo antes de Hobbes habria optado por
“aplicar el término republica a cualquier tipo de mancomunidad,
independientemente de su forma constitucional”.* Con todo, al hacer
de la commonwealth la magnitud central de su comprensién politica,
Hobbes demuestra que su planteamiento filoséfico-politico no
representa un alegato en favor de la forma monéarquica del gobierno,
sino una defensa de la forma soberana del Estado como garante de la

libertad civil, férmula con que Skinner sintetiza la teoria republicana de
la libertad.

IV. Libertad positiva y derecho de naturaleza

Para descifrar, finalmente, la conjeturada concordia entre libertad
y obediencia, retomemos la idea de libertad positiva desde el angulo de
Berlin. Antes de escalar hacia la necesidad de un Estado libre a la
manera de Skinner, Berlin ahonda en lo que “ser amo de si mismo”
significa a escala individual. Se trata de “tener conciencia de mi mismo
como un ser activo que piensa y quiere, que es responsable de sus
propias elecciones y es capaz de explicarlas por referencia a sus ideas y
propésitos propios”.* Para exponer el linaje doctrinario del concepto,
el autor se remite a lo que denomina un “liberalismo humanista, ético y
politico”, cuyo arquetipo seria la conciencia protestante guiada por la
razén secular y cuyo abanderamiento filoséfico le es arrogado a
Rousseau y Kant. Embargado por el afdn de seguir sus propios designios
racionales, y al mismo tiempo interpelado por el factum de una
legalidad civil externa, el individuo, afirma Berlin, emprende una
“retirada a la ciudadela interior” estimulada por el acontecer de la
ciudadela exterior. Se trata de un movimiento de abstraccién gnéstica
y abstencién terrenal por el cual la conciencia se apropia de las
determinaciones eficientes de su entorno y, a los efectos de su conducta,
las significa como apetitos resueltos por el tribunal de su propio
arbitrio. De este modo:

 Ibid., p. 168; Colish, The Idea of Liberty..., p. 345.
5 Berlin, Dos conceptos..., pp. 60-61.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 63



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

...me identifico con el que controla y asi escapo de la esclavitud de
lo que es controlado. (...) Obedezco leyes pero me las he impuesto
y las he encontrado en mi propio yo no coaccionado. La libertad es
obediencia pero, en palabras de Rousseau, “obediencia a la ley que
uno se ha prescrito” y ningin hombre puede esclavizarse a si
mismo.*

En este razonamiento, respecto del cual Berlin dejara caer una
afilada critica profundizaremos en breve, nos parece estar ante una
propuesta que empieza a iluminar la cuadratura del circulo. El que
tanto Rousseau, contractualista republicano, como de Kant, liberal
ilustrado, sean identificados como soportes de la tradicién filoséfica que
subyace a la concepcién positiva de la libertad, nos permite perforar un
supuesto que, de la mano de Skinner, hemos arrastrado hasta aqui. Esto
es, la idea de que la libertad como autogobierno es un principio
exclusivamente arraigado en el republicanismo clasico de la Antigiiedad
o el humanismo civico del Renacimiento. En realidad, el sentido mas
basico de la libertad positiva “forma parte de la tradicién individualista
liberal tanto y tan profundamente como el concepto ‘negativo’ de
libertad”.*” Al igual que la idea de Estado libre, si se prescinde de su
adecuacién a un gobierno popular, se torna en un criterio que no le es
exclusivo a la tradicién republicana, tampoco la idea de autolimitacién
individual, si desagregada del entramado de un Estado libre y popular,
deviene privilegio del ideario republicano.

Los elementos que integran el recuadro descrito por Berlin son, al
menos en razén de su estirpe protestante secular, relativamente
sencillos de emparentar con el erastianismo con que Hobbes impregné
sus ideas para interpelar y persuadir a las facciones puritanas y
presbiterianas de su tiempo. Para nosotros, en efecto, el que Hobbes
apropie un concepto negativo de libertad no es 6bice para que también
asome en su planteamiento la idea de libertad como autodeterminacién
moral -y por esa via la idea de libertad positiva-, principalmente en lo
que hace al ejercicio individual del derecho de naturaleza. El gesto
simple de disponer en el capitulo XIV un parédgrafo para definir la
libertad y otro distinto para hacer lo propio con el derecho de naturaleza
ya es sugerente sobre el hecho de estar tratando con materias
conceptualmente diferentes. Con respecto a la ausencia de
impedimentos externos, el fil6sofo establece que, cuando ésta se ve
fracturada por la presencia efectiva de un obstaculo, ciertamente se
recorta la libertad de no ser interferido, pero —aclara a renglén seguido-
tal obstaculo “no pueden impedirle [al individuo] que use ese poder que

le resta, de acuerdo con lo que su juicio y razén le dicten”.*

+ Ibid., pp. 66-67.
1 Ibid., p. 70.
% Lev., p. 106.

64 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Precisamente, el que la libertad negativa pueda “aplicarse tanto a las
criaturas irracionales e inanimadas como a las racionales”, es lo que la
distancia del derecho de naturaleza, para cuyo ejercicio es prerrequisito
el goce de cierta capacidad de juzgar racionalmente, comoquiera que el
concepto es definido como “la libertad que cada hombre tiene para usar
su propio poder como quiera, para la conservaciéon de su propia
naturaleza” y, en tal sentido, “para hacer todo aquello que su propio
juicio y razén considere como los medios mas aptos para lograr ese
fin”.%° Asi, resulta bastante claro que, en lo que a Hobbes concierne, la
frustracién de la libertad negativa en nada desdice del derecho que la
naturaleza ha conferido a cada quien para apelar a su propia razén y
juicio en la consecucién de sus propios fines.

Los cimientos conceptuales del derecho de naturaleza se
esclarecen desde el séptimo capitulo, donde se establece que la nocién
de juicio designa una “sentencia resolutiva o final” analoga, segin
indica Hobbes, a la forma en que “el dltimo apetito en la deliberacién
se denomina voluntad”.®® De este modo, el juicio que ilumina el
despliegue del derecho de naturaleza redunda en actos que se presumen
voluntarios siempre que sean el resultado de una deliberacién que tiene
lugar en la conciencia del agente, y en esto justamente consiste la
apelacion a su propio juicio y razén. Durante esta deliberacion, explica
Hobbes, “en la mente del hombre surgen alternativamente los apetitos
y aversiones, esperanzas y temores que conciernen a una y la misma
cosa, y diversas consecuencias buenas y malas de nuestros actos u
omisiones respecto a la cosa propuesta” se dan cita en el tribunal del
arbitrio a efectos de juzgar cuél es la voluntad final del individuo.> De
tal suerte, cuando el apetito final de la deliberacién es motivado por
temor, lo que hace voluntario el accionar del individuo es su capacidad
para deliberar razonablemente sobre las determinaciones eficientes de
su entorno, lo cual no solamente no diluye en forma alguna su
autonomia; antes bien, la reafirma.

Son estos insumos, imbricados en el derecho de naturaleza y
compatibles en lo esencial con la variante positiva de la libertad, los que
le permiten al fil6sofo engendrar una idea de obligacién modernamente
legitima. El vinculo de apropiaciéon que la voluntad induce entre la
conciencia deliberante y los actos que de ella se siguen es precisamente
el que confiere al individuo el estatus de persona natural, en el sentido
de que “tiene todas las afecciones, competencias cognitivas y
responsabilidades morales que deben suponerse en alguien que, como
se explicé en el Capitulo 14, pretende estar en condiciones adecuadas

 Lev., pp. 106, 171.
5 Lev., p. 51.
51 Lev., p. 47.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 65



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

de entrar como parte en una relacién contractual”.’®> Ciertamente,
Hobbes considera que el que un acto pueda ser rastreado hacia la
voluntad de un autor en pleno uso de sus facultades morales y cognitivas
es prerrequisito para imputarle algtin grado de responsabilidad sobre
sus actos y, en consecuencia, sélo de la autoridad de ese individuo sobre
su voluntario accionar puede germinar la idea de obligacién civil. Esta
concatenacién no le serfa posible al autor del Leviatdn si su tejido
conceptual estuviese resignado a explicar la libertad del individuo
sirviéndose exclusivamente de la ausencia de impedimentos.

V. Lazorray las uvas: jautoengaiio o autolimitacion?

Detengamonos brevemente en la critica que desarrolla Berlin
acerca del concepto de libertad positiva, para cuya explicacién nos
remite a la fabula de Esopo en la que una zorra, habiéndose topado con
un racimo de uvas colgando por fuera del alcance de su destreza, declina
su intento de hacerse con ellas alegando para si misma: “estaban verdes
las uvas, no maduras, como yo creia”.’* Dado que la moraleja adherida
al relato sugiere que “algunos hombres inhébiles por su incapacidad
para lograr lo que quieren echan la culpa a las circunstancias”,
inferimos que lo que Berlin reprocha es una suerte de insinceridad por
parte de quien, hallindose ante -circunstancias adversas, obra
amparandose en la maxima seguin la cual “si veo que puedo hacer muy
poco o no puedo hacer nada de lo que quiero, lo tinico que necesito es
limitar o extinguir mis deseos y con ello me hago libre”.* Su
desconfianza hacia quien deliberadamente limita su conducta sin sentir
comprometida su autonomia afinca en el riesgo de abrir la puerta al
despotismo consentido en los asuntos politicos. Esto es, que

si el tirano (...) consigue condicionar a sus subditos (...) para que
dejen de tener los deseos que tenfan y adopten (“internalicen”) la
forma de vida que ha inventado para ellos, habra conseguido, segin
esta definicién, liberarlos.>®

Ademas de advertir el riesgo de autoengafio implicado en la
interiorizacién de la adversidad factica como una variable compatible
con el libre albedrio, nuestro autor va mas alla y afirma que quien logre
replegarse tan profundamente en su conciencia que acabe identificando
a su amo como el garante de su libertad, habra encontrado la antitesis
de la libertad politica. En sintesis, lo que denuesta Berlin es la

32 Jose Luis Galimidi, “Persona y fundamento en el Leviatin de Hobbes”. Areté: revista de
filosofia, 32, 2, (2020), p. 355.

35 Esopo, Fdbulas de Esopo. Vida de Esopo. Fdbulas de Barrio (trad. P. Bddenas de la Pena y
J. Lépez Facal). Madrid: Editorial Gredos, 1985, p. 313.

s+ [dem.; Berlin, Dos conceptos..., p. 71.

55 [dem.

66 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

posibilidad de concebir la autolimitacién moral como una expresiéon
genuina de libertad.

Resulta harto sugestivo que uno de los argumentos mas comunes
sobre la inautenticidad del acto de autolimitacién sea replicado por el
propio Hobbes. En mas de una ocasién el filésofo desdice de la
operaciéon por la cual un individuo se somete a sus propias reglas,
arguyendo que “quien puede ligar, puede liberar, y por tanto, quien esta
ligado a si mismo solamente, no esté ligado”.3® Ante quienes argiiian que
el soberano se encuentra sujetado a las leyes por él mismo instituidas,
Hobbes contestaba que, de ser ese el caso, estariamos ante un soberano
que en nada se distingue de sus stibditos. De tal modo, sostener tal
opinién suponia ignorar que “estar sujeto a las leyes es estar sujeto al
Estado, es decir, al representante soberano, que es él mismo; lo cual no
es sujecion, sino libertad de las leyes”.>”

Salta a la vista un contrasentido notable: de un lado, Berlin y
Hobbes comparten una posicién critica respecto de la figura de una
obligacién autoinducida; del otro, sus respectivas criticas desembocan
en conclusiones abiertamente opuestas. Mientras Berlin insintia que la
autolimitacién es un gesto de autoengafio por el cual quienes carecen
de libertad se convencen a si mismos de que son libres, Hobbes afirma
que la autolimitacién es un despropdsito por el cual se ignora que estar
obligado consigo mismo es idéntico a ser libre. Para nosotros es apenas
comprensible que ante la plurivoca clave de la concordia entre libertad
y obediencia dos mentes distintas renieguen de ella concluyendo, la una,
que se estaria encubriendo un evidente estado de obediencia y, la otra,
que se esta ignorando una notoria situacién de libertad.

Pagando el precio del desacuerdo con la versién mas libertaria de
Berlin y con la faceta més absolutista de Hobbes, nuestro criterio
intenta reponer el vinculo entre la idea de libertad y lo que Jorge Dotti
define como el “significado moderno, formal e instrumentalista de la
ratio hobbesiana”.®® A saber, para el fil6sofo argentino,

si se atribuye, como Hobbes, al hombre natural un uso pleno de su
razon, entonces este subdito en potencia puede llegar a tener
conciencia de que autolimitarse es el tnico procedimiento
apropiado para lograr la meta de la convivencia en paz.*

Esta proposicién se funda precisamente en la salvedad que Skinner
percibe como novedad en el concepto de libertad del Leviatdn, de
acuerdo con la cual un limite o impedimento interno no redunda en

5 Lev., p. 218.
57 Lev., p. 266.
3 Jorge Eugenio Dotti, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Histéricos, 4, 6, (2018), p. 160.
 Ibid., p.161.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 67



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

demérito de la libertad. Asi, parafrasear a Hobbes, dado que el derecho
(ius) se caracteriza tanto por la libertad de hacer como por la libertad de
omitir,*® siempre que la conducta honre el dltimo apetito deliberado por
el arbitrio, el soberano que se abstiene de abusar de su derecho
absoluto, so pretexto de las desagradables consecuencias que su acto
acarrearia, es tan libre como quien decide pagar sus deudas en
consideracion de la prescripcién legal. Aducimos, pues, que el
planteamiento de Hobbes, y a través de éste la idea de autonomia moral
alrededor de la que orbita el liberalismo politico clasico, es insoluble si
las conductas mas moderadas del poder soberano y de los individuos
bajo su proteccién no se explican como actos de autolimitacién que dan
a la vida civil la consistencia moral que hace a su eficiencia.®

La demostracién de esta conjetura asoma en momentos criticos la
lectura del Leviatdn, en los que se da por sentada la validez de los actos
auto-regulativos de los agentes racionales. Tal es el caso del ultimo
paragrafo del capitulo XXVIII, donde al explicar el origen y sentido del
nombre de la obra, el autor enlaza la condicién de “rey sobre los hijos
de la arrogancia”, que el relato biblico confiere a la bestia marina, a la
connatural soberbia que caracteriza por naturaleza a la condicién
humana, “cuyo orgullo y otras pasiones le compelen a someterse a si
mismo al gobierno”.®

Los ejemplos mas decisivos, sin embargo, provienen de la exégesis
biblica que respalda el cruce de argumentos con quienes, en defensa de
las tesis sostenidas por el sacerdocio papal, pretendian atribuir
soberania terrenal a Jesucristo y, a través de la autoridad conferida en
las “llaves del reino” a Simén Pedro, también a la cabeza de la Iglesia de
Cristo. La primera instancia del argumento de Hobbes se da en las
faldas del Sinai, donde el pueblo de Israel se dispone a observar por si
mismo la prohibicién de subir a la ctispide del monte y, en suplemento
de su abstencién, suplica hacerlo a un Moisés que aun no traia las
Tablas de la Ley Mosaica bajo su hombro. Se pregunta el fil6sofo,
entonces, “¢por qué razén si no por la de sumisién espontanea podian
[los israelitas] decir [a Moisés]: Hdblanos vy te oiremos, pero no dejes que
Dios nos hable a nosotros, o moriremos?”* Hobbes trae a colacién este
evento biblico como ejemplo demostrativo de un razonamiento
expresado al principio del parrafo, por el cual afirma, en contestacién a
la pregunta sobre cémo puede un hombre contraer la obligacién de

6 Lev., pp. 106, 237.

61 En su revision de los fundamentos que hacen a la legitimidad de la modernidad, Hans
Blumenberg [La legitimacion de la edad moderna (trad. de P. Madrigal). Valencia: Pre-
Textos, 2008, p. 220] encuentra que “tanto el absolutismo como el liberalismo -y para
nosotros Hobbes participa como protagonista de ambas posturas— se basan en el mismo
principio de la autorregulacién”.

52 Lev., p. 262; las cursivas son nuestras.

63 Lev., p. 236.

68 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

obedecer una peticién proferida por algin otro, que si “el interesado se
propone obedecerla, queda obligado por su propio acto” a obedecer,
allende toda obligacién a creer.®* De manera similar, y en un intento de
acentuar la idea de que el derecho de canonizacién de las Escrituras no
fue ejercido exitosa y justamente mas que por aquellos que en su tiempo
detentaron el derecho de soberania, Hobbes aclara en el capitulo XLII
el carécter estrictamente moral del procedimiento de auto-obligacién.
Tematizando esta vez la observancia del Nuevo Testamento en la época
previa a su canonizacién por Constantino I, el filésofo asegura que:

no existe duda de que cuando San Pablo escribi6 a las Iglesias que
él habia convertido; o cuando cualquier apéstol, o discipulo de
Cristo, escribié a aquellas que habian abrazado a Cristo, los
interesados recibieron estos escritos suyos como la verdadera
doctrina cristiana. Pero en esta época, como no fue el poder y la
autoridad de los maestros, sino la fe de los oyentes lo que les indujo a
admitirlos, no fueron los Apéstoles los que hicieron canénicos sus
propios escritos, sino cada converso el que los hizo asi, para st
mismo. %

Aclarando, a renglén seguido, que tal recibimiento de la ley de
Cristo no equivalia de ninguna manera a la canonizacién de la palabra
en el sentido de su institucién como ley positiva. Antes bien, la sujecién
a su fe ha de ser entendida en el sentido en que se define la subjetividad
cristiana hacia el final del capitulo en la refutaciéon de las tesis del
cardenal Roberto Belarmino, como

... quien se haya obligado por si mismo a recibir a nuestro Salvador
cuando vuelva, como rey suyo”, de suerte que, cual ley de
naturaleza, tales preceptos son acatados libremente y “con la
posibilidad de rechazarlo[s] de nuevo, con el mismo derecho que
lo[s] ha admitido.%

VI. De la prudencia como axioma moderno

Con lo dicho, creemos estar en posicién de afirmar que el
liberalismo hobbesiano permite conjugar la libertad privada del
individuo con la libertad publica del Estado, demostrando una afinidad
elemental con el estandar republicano. Mas semejante insinuacién de
cercania con una tradicién politica de la que Hobbes fue expresamente
critico nos demanda acentuar la principal brecha que obstaculiza la
aproximacion. El individuo hobbesiano, encausado en el fin auto-
interesado de conservar su vida mediante el cdlculo deliberativo de las
alternativas a disposicién, repara en que su codicia, ambicién y otros

6+ Lev., p. 235; las cursivas son nuestras.
65 Lev., p. 432; las cursivas son nuestras.

66 Lev., pp. 432, 479; las cursivas son nuestras.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 69



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

deseos agradables estimulan acciones tan voluntarias como lo son
“también todas ellas que se inician en la aversién o en el temor de las
consecuencias que suceden a la omisién”, por lo que al planteérsele la
disyuntiva de formar o no parte de una comunidad politica, su adhesién
y obediencia al poder soberano representan para él un derrotero
instrumental “por medio del cual (...) asegurar su libertad y su vida”.®
El individuo republicano, por su parte, reconoce un valor intrinseco en
la observancia de las disposiciones civiles, y acttia con respecto al
Estado como Rousseau entendia que lo hiciera Catén frente a la
republica romana. Esto es, Catén

llev6 siempre su patria en el fondo de su corazén; sélo vivié para
ella, (...) defendi6 al estado, la libertad y las leyes contra los
conquistadores del mundo y finalmente dejé6 la tierra cuando ya no
vio patria alguna a la que servir.®

Para comprobar la suposicién seguin la cual la teoria del Estado de
Hobbes no se distingue radicalmente del republicanismo en lo tocante
al vinculo entre libertad y obediencia, volvamos nuevamente a lo que
nos dice Skinner sobre cémo se produce la articulacién en la variante
maquiaveliana del republicanismo. Para explicar este asunto, el
historiador se remite al repertorio de virtudes republicanas que, de
acuerdo con el florentino, todo ciudadano preocupado por defender su
propia libertad ha de interesarse en cultivar. La primera cualidad
decisiva corresponde a la temperantia, definida como el “deseo de evitar
toda forma de conducta intemperante y desordenada” en el desempefio
de las dinamicas del Estado.® La temperancia comporta un sentido de
proporcién y limite que deviene favorable al mantenimiento del orden
politico y la libertad corporativa del Estado, y simultineamente
representa una forma de preservar el vivere libero del que goza la
comunidad civica a escala particular. Esta ecuacién deviene para
Skinner en prueba de que la obediencia puede asegurar el disfrute de
las libertades personal y civica sin que esto suponga una paradoja
insoluble. ¢ Qué puede tener en mente, si no es esto, el propio Hobbes al
afirmar que “en el acto de nuestra sumisién van implicadas dos cosas:
nuestra obligacién y nuestra libertad”?™

Una respuesta mas completa a este interrogante surge de la
segunda de las virtudes cardinales republicanas que hacen de la
obediencia una forma concreta de ejercer la libertad, a saber: la
prudenza gestada en el espiritu estratégico y calculador de quien se ha

67 Lev., pp. 48, 81.

68 Jean-Jacques Rousseau, Discurso sobre la Economia politica (trad. de J. Candela). Madrid:
Editorial Tecnos, 2001, p. 24.

% Skinner, La idea de Libertad..., p. 249.
° Lev., p. 177.

70 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

curtido en los asuntos de la guerra. “Las cualidades relevantes son las
necesarias para elaborar juicios practicos, el calculo cuidadoso y eficaz
de las posibilidades y de los resultados”, mismos atributos con que
Hobbes dota a su arquetipo antropolégico para que su bagaje sobre las
formas de guerra que proliferan en el estado de naturaleza le lleven a
colegir que sélo un ejercicio de autolimitacién ante el Estado puede
producir el movimiento dialéctico por el cual los opuestos se
sinteticen.”’ Lo que enaltece aqui el Maquiavelo de Skinner es la
sabiduria prudencial de la que es capaz todo hombre con experiencia en
los asuntos mas mundanos, una cualidad que se predica de las
multitudes interesadas en que la soberania corporativa arrope sus
libertades personales. De ahi que Skinner proponga la desidentificacién
de esta virtud con un principio de sabiduria atavica, de la cual no
participan mas que un selecto grupo de notables, para enlazarla con el
temperamento experiencialmente prudente del popolo. No se trata,
entonces, de la prudencia “del sabio consciente y juicioso, los savi”, sino
de la prosaica capacidad que corresponde a cada ciudadano para
calcular un curso de accién y dirimir los medios mas aptos para
seguirlo.”

Este principio de accién conforme a una deliberacién estratégica
sobre circunstancias eficientes, y ya no sobre presunciones teleolégicas,
es precisamente la encrucijada que, a juicio de Leo Strauss, vincula tan
intimamente a Maquiavelo con Hobbes en su calidad de iniciadores de
un pensamiento politico —el moderno- que decanta su identidad en
proporciéon a su desprecio de la sabiduria antigua. A saber, “el
reemplazo de la moral de la obediencia por la moral de la prudencia” o,
como la denomina el propio Skinner en su obra homénima sobre el
florentino, de 1984, la “nueva moralidad”,” inaugurada por Maquiavelo
en friccién con sus maestros del republicanismo clasico y elevada por
Hobbes hasta su “expresién mas sincera y elocuente”.” El argumento
de Strauss en La filosofia politica de Hobbes, de 1936, ancla en el miedo
a la muerte violenta como criterio supremo de todo tutelaje moral, “una
pasién que no es prudente en si misma, pero que hace prudente al
hombre” habida cuenta de que establece la medida de lo bueno y lo malo
con arreglo a las circunstancias que se le presentan al individuo cual
variables a la espera de que éste juzgue el curso de accién mas prudente
para garantizar la autointeresada preservacién de su naturaleza.”™

71 Skinner, La idea de Libertad..., p. 247.
2 [dem.

7 También Leo Strauss [La filosofia politica de Hobbes. Su fundamento y su génesis (trad.
de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2006, p. 153) emplea
el rétulo ‘nueva moralidad’ para titular la séptima seccién de su monografia sobre Hobbes.

"+ Strauss, La filosofia..., pp. 140, 153.
% Ibid., p. 163.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 71



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

Strauss ensefla que el reemplazo de la antigua ley natural por el
moderno derecho de naturaleza, como eje de la comprensién de las
relaciones politicas, comparte correlato con una reorientacién de los
criterios morales y epistemolégicos. El individuo hobbesiano adopta la
experiencia histérica, y ya no a la especulacioén filosdfica, como fuente
del conocimiento prdctico, y no ya teorético, necesario para el cultivo de
una virtud prudencial, y no ya aristocrdtica, que resulta replicable a
escala multitudinaria en la medida en que “es la més facil de las artes y
las ciencias; [pues] no se requiere ningiin entrenamiento o educacién
particular para comprender la historia”.” De ahi que Hobbes también
considere que “el entendimiento de las gentes vulgares” deviene mas
apto que las elucubraciones de los letrados para el entendimiento de los
principios de la ciencia politica y la aplicacién de los valores favorables
a la autoridad publica.” Esto es, parafraseando el celebérrimo pasaje
del decimoquinto capitulo de El principe, el individuo hobbesiano deja
de ocupar sus deliberaciones en considerar lo que deberia hacer para
empezar a reproducir en su accionar lo que sus iguales de hecho hacen.
La explicitaciéon de la asociaciéon que buscamos inculcar nos viene de la
mano de un sutil lector tanto de Hobbes como de Strauss, como lo es
José Luis Galimidi, quien haciendo hincapié en la ruptura que los
modernos inducen con respecto a los antiguos, reconoce pronto que:

Los iguales de Hobbes ya no son los de Aristételes, y tampoco los
del humanismo. En mds de un sentido, receptan y profundizan las
expresiones mas inquietantes del rostro sombrio del espiritu
renacentista. Como el principe de Maquiavelo, pueden recurrir al
disimulo, a la simulacién y a la credulidad si se trata de mantener
el poder, y, en general, se toman la preservaciéon de la propia
naturaleza como si fuera una cuestién de estado.”

A nuestro entender, el paralelismo entre la interpretacién por la
cual Strauss ve en Hobbes un precursor del liberalismo politico
moderno, y la lectura por la que Skinner reivindica la originalidad del
republicanismo de Maquiavelo, no podria ser mas simétrico. Incluso
apartandose diametralmente de lo que tradicionalmente se ha
entendido como el quid republicano, expresado en el ideal
rousseauniano de que “el hombre es virtuoso cuando su voluntad
particular es en todo conforme a la voluntad general”, Skinner arguye
que Maquiavelo no estriba en los deberes patriéticos del individuo para
persuadirle de adoptar maneras autorregulativas, como la temperantia

6 Ibid., p. 136.
7 Lev., p. 2717.

78 Jose Luis Galimidi, ‘El Leviatan de Hobbes y la legitimidad moderna’. En Francisco
Naishtat, La accién y la politica: perspectivas filosdficas, Barcelona: Gedisa, 2002, p. 72.

72 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

y la prudenza.” Antes bien, su argumento consiste en ensefiar la
adopcién de estas posturas como

el mejor e, incluso, el tnico medio para que “obremos bien” en
nuestro propio beneficio, y, en particular, el tnico medio para
asegurar un grado de libertad personal para perseguir los fines que
hemos elegido.®

El historiador, no obstante que en su reconstruccién maquiaveliana del

republicanismo cita continuamente al Leviatdin a manera de
contrapunto, entiende que Maquiavelo da la razén a Hobbes en su
elaboracién de un concepto de libertad individual definido en la
persecuciéon sin 6bices de los fines auténomamente elegidos. El
florentino, en realidad, maneja una nocién harto familiar a la
comprendida en la estructura hobbesiana, y en ella se sustenta para dar
cuenta de la forma en que una libertad particular es, a través del cultivo
de un prudencial y estratégico sentido de limite interno, perfectamente
compatible con el cumplimiento de los lineamientos civiles sin los
cuales se diluye la soberania que hace a la libertad del Estado.

[A Maquiavelo] se lo elogia, ademas, por el desapacible énfasis que
pone en la idea de que todos los hombres son malvados, y que no
puede esperarse que hagan algo bueno a no ser que vean que ello
redundara en su propio bien. De tal modo, su sentencia definitiva
no es meramente la de que la aparente paradoja del deber como
interés, enuncia, una vez mads, una auténtica verdad; como sus
autoridades clasicas, también él cree que afirma la mas afortunada
de todas las verdades morales. Pues, a no ser que a la generalidad
de los hombres malvados se le pueda dar razones egoistas para
obrar virtuosamente, es improbable que alguno de ellos lleve a cabo
accion virtuosa alguna.®!

De esta estrecha identificacién entre interés y deber resulta
llamativo que Skinner destaque entre los rasgos del republicanismo
magquiaveliano un planteamiento que con Hobbes fue elevado al grado
de primer principio moral de un disefio antropolégico. Esto es, fue
Hobbes quien hizo del mas alto de los deberes morales (ley de
naturaleza) un mandato tendiente a satisfacer la mas pura expresion de
autointerés (derecho de naturaleza). Si damos por cierta esta
comprensién del republicanismo maquiaveliano, no huelga preguntarse
qué sentido tiene excluir al liberalismo hobbesiano, si no se excluye
también y por las mismas razones a Maquiavelo, no ya de la tradicién
republicana, sino de la apuesta republicana por una ciudadania cuya

9 Rousseau, Discurso..., p. 22.
so Skinner, La idea de Libertad..., p. 257.

81 [dem.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 73



DE LA LIBERTAD EN EL ESTADO A LA LIBERTAD DELESTADO

obediencia autointeresada y prudencial a un Estado autarquico redunde
en beneficio de sus propias libertades civiles. De este modo, advirtiendo
que no es nuestra intencién hacer de Hobbes un paladin republicano, si
nos parece dificilmente sustentable un juicio por el cual se pretenda
celebrar a Maquiavelo y renegar de Hobbes en el propésito de
reconciliar los intereses particulares con la autoridad publica a través
de, en palabras de Constant, un “interés bien entendido”.3? Un principio
de autolimitacién expresado como moral prudencial. Tal es la férmula
en que se abrevia el caudal de ambivalencia que permite a Hobbes
reconciliar el hecho natural de la libertad humana con el derecho
artificial del Estado soberano.

Referencias bibliograficas

Berlin, Isaiah, Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi
trayectoria intelectual (trad. de A. Rivero). Madrid: Editorial
Alianza, 2014.

Blumenberg, Hans, La legitimacion de la edad moderna (trad. de P.
Madrigal). Valencia: Pre-Textos, 2008.

Colish, Marcia, “The Idea of Liberty in Machiavelli” [La idea de Libertad
en Maquiavelo]. Journal of the History of Ideas, 32, 3, (1971), pp.
323-350.

Constant, Benjamin, Principios de politica aplicables a todos los
gobiernos (trad. de V. Goldstein). Buenos Aires: Katz Editores;
Liberty Fund, 2011.

Constant, Benjamin, Del espiritu de conquista (trad. de M. Truyol
Wintrich y M. Antonio Lépez). Madrid: Editorial Tecnos, 1988.

Dotti, Jorge Eugenio, “El Hobbes de Schmitt”. Conceptos Histéricos, 4,
6, (2018), pp. 148-164.

Esopo, Fdbulas de Esopo. Vida de Esopo. Fdbulas de Barrio (trad. P.
Béadenas de la Pefia y J. Lopez Facal). Madrid: Editorial Gredos,
1985.

Galimidi, Jose Luis, “Persona y fundamento en el Leviatdn de Hobbes”.
Areté: revista de filosofia, 32, 2, (2020), pp. 351-393.

82 Con esta expresion el suizo salva a su auditorio del sofisma por el cual se pretende
despreciar las garantias que s6lo el brio de un cuerpo politico capaz de autodeterminarse
puede ofrecerles a nuestros fines mas egoistas.

74 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 45-75



Rafael Esteban Gutiérrez Lopera

Galimidi, Jose Luis, “El Leviatan de Hobbes y la legitimidad moderna”,
en Francisco Naishtat, La accién y la politica: perspectivas
filosdficas, Barcelona: Gedisa, 2002, pp. 53-76.

Hobbes, Thomas, Leviatdn o la materia, forma y poder de una reptiblica,
eclesidstica y civil (trad. de M. Sanchez Sarto). Buenos Aires: Fondo
de Cultura Econémica, 2007.

Hobbes, Thomas, De Cive (trad. de C. Mellizo). Madrid: Alianza
Editorial, 2000.

Pettit, Philip, “Liberty and Leviathan” [Libertad y Leviatan]. Politics,
Philosophy and Economiics, 4, 1, (2005), pp. 131-151.

Rousseau, Jean-Jacques, Discurso sobre la Economia politica (trad. de J.
Candela). Madrid: Editorial Tecnos, 2001.

Skinner, Quentin, Hobbes y la libertad republicana (trad. de J. Udi).
Bernal: Universidad Nacional de Quilmes; Buenos Aires: Prometeo,
2010.

Skinner, Quentin, “La idea de libertad negativa: perspectivas filoséficas
e histéricas”, en Rorty, R., Schneewind, J. B. y Skinner, Q. (comp.),
La filosofia en la historia: ensayos de historiografia de la filosofia
(trad. de E. Sinnott), Barcelona: Ediciones Paidés Ibérica, 1990,
pp- 227-260.

Strauss, Leo, La filosofia politica de Hobbes. Su fundamento y su génesis
(trad. de S. Carozzi y M. Arias). Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdémica, 2006.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 47-75 75



ISSN: 2683-7315

§ \ X
ASOCIACION
DE ESTUDIOS
HOBBESIANOS

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025



ISSN: 2683-7315

La elocuencia en el fundamento del Estado:
Hobbes, Cicerdn y la critica a Skinner

Patricia Nakayama
Universidade Federal da Integragdo Latino-Americana,
Foz do Iguacu, Brasil
ORCID: 0000-0003-2022-8662
patricianakayama@gmail.com

Resumen

Presentamos una nueva lectura de un pasaje clasico de la filosofia
politica moderna: la transicién del estado de naturaleza al Estado civil,
con especial atencién a la obra de Thomas Hobbes. Esta propuesta
resulta igualmente 1util para la interpretaciéon de los llamados
“contractualistas”. El andlisis se centra en la critica a dos influyentes
interpretaciones: la de Quentin Skinner, quien sostiene que en De Cive
y The Elements of Law, Natural and Politic Hobbes buscaba derribar los
fundamentos del arte retérico; y la de Norberto Bobbio, que considera
el estado de naturaleza como una mera hipétesis de la razén. Frente a
estas lecturas, proponemos entender dicho pasaje como un topos
retérico, inscrito en la tradicién clasica particularmente por Cicerén.
En este autor, hay una descripcién del origen de la elocuencia, que
coincide con el origen de las ciudades. Demostraremos cémo la
elocuencia aparece en Hobbes como origen y fundamento del Estado
civil.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90


https://orcid.org/0000-0003-2022-8662

LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

Palabras clave
Hobbes, estado de naturaleza, retérica, Bobbio, Skinner

Abstract

We present a new reading of a classic passage in modern political
philosophy: the transition from the state of nature to the civil state, with
special attention to the work of Thomas Hobbes. This proposal is
equally useful for the interpretation of the so-called "contractualists".
The analysis focuses on the critique of two influential interpretations:
that of Quentin Skinner, who argues that in De Cive and The Elements
of Law, Natural and Politic Hobbes sought to undermine the foundations
of rhetoric; and that of Norberto Bobbio, who considers the state of
nature to be a mere hypothesis of reason. In contrast to these readings,
we propose to understand this passage as a rhetorical topos, inscribed
in the classical tradition particularly by Cicero. In this author, there is a
description of the origin of eloquence, which coincides with the origin
of cities. We will demonstrate how eloquence appears in Hobbes as the
origin and foundation of the civil state.

Keywords

Hobbes, state of nature, rhetoric, Bobbio, Skinner

78 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

resentaremos una aproximacion critica a la interpretacién hecha

por Quentin Skinner, que sostiene la tesis segiin la cual Hobbes

buscaba destruir los fundamentos del arte retérico en De Cive y

en The Elements of Law, Natural and Politic, reemplazando la
elocuencia por la ciencia. A continuacién abordaremos la tesis de
Norberto Bobbio sobre el estado de naturaleza de Hobbes. En seguida,
mostraremos como una interpretacion que aproxima Thomas Hobbes a
Cicerén nos parece méas adecuada, ampliando el poder de las palabras
sobre las espadas. Cicerén aqui surge como una nueva perspectiva
interpretativa.

Quentin Skinner, en su estudio sobre la filosofia y la retérica en
Hobbes, desarroll6 un profundo y excelente estudio sobre el arte de
hablar bien en el siglo XVII inglés. Lo que nos interesa aqui es su tesis
segtn la cual, en las obras De Cive y Elements, el fil6sofo evitaria todos
los recursos del arte retérico y habria una “sustitucién de la elocuencia
por la ciencia”.! Skinner llegé incluso a la conclusién de que “no seria
exagerado decir que uno de sus principales objetivos en aquellos dos
libros es cuestionar y derribar los pilares centrales de la Ars rhetorica”.?
Muchos historiadores de la filosofia, siguiendo la linea de Skinner,
tienden a interpretar de manera literal las criticas que Hobbes dirige al
arte de la retdrica en estas obras. Sin embargo, este enfoque pasa por
alto un aspecto esencial de dicho arte: su propia necesidad de disimulo.
Hobbes domina esta estrategia con tal eficacia que logra convencer a
sus lectores, aunque esa aceptacién revela cierta ingenuidad. Como
recuerda Aristételes en su Retdrica, la elocuencia no sé6lo persuade, sino
que también oculta su artificio.

No obstante, también en la prosa lo adecuado se logra mediante
concentraciones y amplificaciones y por esta razén debe ocultarse
que se hace, a fin de que no parezca que se esta hablando
artificiosamente, sino con naturalidad (porque esto es lo que
resulta convincente, al contrario que lo otro, dado que ante el que

! Quentin Skinner, Razdo e retérica na filosofia de Thomas Hobbes, Sao Paulo: Fundagio
Editora da UNESP (FEU),1999, p. 397.

2 Ibid., p. 346.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 79



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

(asi habla), como si nos estuviese tendiendo una trampa, sentimos
la misma prevencién que ante los vinos mezclados): tal era el efecto
que producia la voz de Teodoro frente a la de los demés actores,
pues la suya parecia ser la del mismo que hablaba, mientras que la
de los otros resultaba ajena (a sus personajes). Y, por lo demas, (el
artificio) queda muy bien disimulado, si se compone seleccionando
las palabras del lenguaje usual, al modo como lo hace Euripides,
que fue el primero en mostrarlo.3

En De Cive y en Elements, Hobbes amplifica la voz de la ciencia (el
lenguaje usual en el siglo XVII) y oculta el artificio retérico,
criticdndolo, muy comun entre quienes dominan bien el arte.

Por su parte, Norberto Bobbio Bobbio afirma, sobre el estado de
naturaleza en Hobbes, que este pasaje clasico de la historia de la
filosofia politica generalmente es admitida como una “hipétesis de la
razén”.* En el estado de la naturaleza, Hobbes nos muestra una
situacion de igualdad, tanto de derecho cuanto de condicién. Todos
tienen derecho a todas las cosas y la desigualdad proporcionada por la
conformacién fisica se equipara por la astucia de los mas débiles.®> De
esta situacion deriva que el derecho a todas las cosas acaba por ser
inutil® o se contradice a si mismo,” por no ofrecer, al final, el derecho a
nada. De esta manera, los hombres se hieren unos a otros cuando
desean las mismas cosas o simplemente lo hacen por pequefias intrigas.®
Hobbes nos lleva a concluir que, en el estado de naturaleza, se instalaria
una situacién de guerra, una guerra de cada hombre contra cada
hombre.®

De acuerdo con Bobbio, el estado de naturaleza, en el que existe la
guerra de todos contra todos, hay que considerarlo como “la apédosis
de un periodo hipotético que contenga en la prétasis la afirmacion de la

3 Aristoteles, Retdrica, (Trad. Carlos Garcia Gual), Madrid: Editorial Gredos., 2014,
(1404b18-24), p. 451.

4 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes, (Trad. Carlos Coutinho), Rio de Janeiro: Campus,
1991, p. 36.

5 Este pasaje fue leido por sus contemporaneos como una descripcién social deseable,
siendo por eso Hobbes asociado a los niveladores (levellers) de su tiempo. (Christopher Hill,
O mundo de ponta cabega: idéias radicais durante a revolugdo inglesa de 1640, (Trad. Renato
Janine Ribeiro), Sao Paulo: Companhia das Letras, 1987, p. 368.

¢ Thomas Hobbes, Do Cidaddo. (Trad. Renato Janine Ribeiro), Sao Paulo: Martins Fontes
1998, p. 33.

7 Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, (Ferdinand Tonnies, ed.),
London: Frank Cass and Company Limited, 1969, p. 73.

8 Idem.

° Thomas Hobbes, Leviatdn o la materia, forma y poder de un Estado eclesidstico y civil,
(Trad. M. Sanchez Sarto), México: FCE, 2005, p. 102.

80 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

existencia de un estado de naturaleza universal”.!® Segin la
interpretacién de Bobbio:

... asimismo admitiendo que algunas sociedades primitivas hayan
vivido en el estado de naturaleza, las formas del estado de
naturaleza que interesan a Hobbes son las que atin subsisten en su
tiempo: la sociedad internacional y el estado de anarquia originado
por la guerra civil (...) la guerra que asol6 su propio pais.!!

Considerar que Hobbes se refiriera a la guerra civil cuando hablaba
del estado de naturaleza parece verosimil, pero el filésofo traté de la
guerra civil en su Behemoth y al discurrir sobre el estado de naturaleza,
quiza sus referencias fuesen otras, mas alla de la guerra civil. Por eso,
proponemos aqui que este pasaje hace mencién principalmente a
Cicerén.

En sus primeras reflexiones acerca de la ciencia politica, en el el
texto de 1642, que se inicia con Sécrates “pasa por Platén, Aristételes,
Cicerén y los otros filésofos, griegos, tanto cuanto por los latinos”,!?
Hobbes nos muestra su fundacién de las ciudades:

Debemos observar, por consiguiente, que cada uno de la multitud
—con la finalidad que pueda originarse la ciudad- necesita
concordar con los demas en que, los asuntos que cualquiera
propusiera a la asamblea, acepte lo que fuese aprobado por la
mayor parte constituyendo la voluntad de todos. (...) Y si alguien
no consiente a pesar de esto, los demas constituiran la ciudad entre
si y sin él. De esto se deriva que la ciudad conserva contra quien
disiente su derecho primitivo, esto es, el derecho que tiene de
guerrear contra un enemigo. '?

Prestemos atencién a esta fundacién y al modo cémo se desarrollé.
Guardemos estas imagenes. Pues, hay una descripcién similar en su
ultima obra, Leviatdn, donde Hobbes nos muestra, al hablarnos sobre el
tiempo en que los hombres vivian sin un poder comun, imagenes de una
guerra. Entre sentimientos belicosos, el conflicto es tal cual el mal
tiempo. Como la naturaleza del mal tiempo no estd en uno o dos
aguaceros, sino en una tendencia a que éstos continien durante varios
dias, asi también la guerra no se hace todo el tiempo. A los periodos
calmos, Hobbes los compara con los tiempos de paz. Este tiempo es
similar a la época en que los hombres vivian sin otra seguridad sino la

19 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes..., p. 36.
" Idem.

12 Thomas Hobbes, Do Cidaddo, op. cit., p. 10.
1 Ibid., p. 102.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 81



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

que pudo ser ofrecida por su “propia fuerza y su propia invencion”.'*

Enfatizo las palabras fuerza e invencién. Pues, lo que cada uno concede
al soberano es justamente la invencién y la fuerza. Invenir, ”° la primera
parte del arte de la elocuencia de Cicerén deberia ser concedida al
soberano, asi como la fuerza, pues ambas son fuentes del poder. Los
pactos, por este motivo, se hacen de palabras y espadas.'® Atin en esta
descripcién, Hobbes nos cuenta acerca de la fundacion del Estado:

Dicese que un Estado ha sido instituido cuando una multitud
de hombres convienen y pactan, cada uno con cada Uno

que a un cierto hombre o asamblea de hombres se le otorgara,
por mayoria, el derecho de representar a la persona de todos
(es decir, de ser su representante) !’

Ahora, focalicemos en esta institucion. Contemplemos
atentamente las afirmaciones de Hobbes acerca de la fundacién de las
ciudades o del Estado. La institucién del Estado es resultado de la
palabra y no de los hechos. Esto nos muestra que los hombres
concordaron, unos con los otros, en pactar. Este pacto, de palabras,
prescribe la representacién de todos ellos por un hombre o una
asamblea y asi se dio origen al Estado. La dimensién del decir, no
obstante técito, es amplia y poderosa, pues pone delante de los ojos el
Estado civil. No despreciemos esta dimensién discursiva, pues esta nos
conduce a la realidad del Estado. Las palabras que instituyen la urbe
estan presentes en Cicerén. Si algo es dicho, solamente alguien muy
elocuente podria haber proferido tan seductoras sentencias.
Continuemos este analisis y pasemos a Cicerén, donde nos cuenta el
origen de la elocuencia en su De Inventione.

La descripcién de Cicerén se inicia con hombres rusticos, que
vagaban por el campo como animales salvajes, donde la razén no tenia
lugar, pues era el reino de la fuerza fisica. No existia justicia y, por este
motivo, el ingenio humano era inttil. En aquel tiempo, un hombre,
reconocidamente sabio y fuerte (sin lo cual no sobresaldria entre los
demas), mostré lo mejor a sus semejantes, quienes vivian dispersos en

14 Thomas Hobbes, Leviatdn..., p. 103. (nuestro destacado). Hobbes menciona en inglés
invention y en latin ingenio.

15 La invencién es una de las partes de la retérica. Cicerén divide la retérica en cinco partes:
“invencién, disposicién, elocucién, memoria, pronunciacién. La invencién es la accion de
pensar cosas verdaderas o similes a la verdad, que vuelvan probable una causa (..) la
elocucidn es la acomodacion de palabras idoneas y sentencias, de acuerdo con la invencién.
Cicerén, Marco Tulio, De la invencion retérica, (Bulmaro Reyes Coria, trad.), México:
UNAM, 2010, I.7.

16 Hobbes, Leviatdn..., p. 137.
171bid., p. 142.

82 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

los campos, en un medio cruel de supervivencia, pues combatian contra
las bestias, no obstante, el sabio los compelié a congregarse en un lugar.
Congreg6 a los hombres por la razén, y, por un discurso racional,
partiendo salvajes hizo hombres ddciles. La sabiduria fue capaz,
entonces, al congregar a los hombres en unidad, de fundar las ciudades.
Del mismo modo, los hombres aprendieron a habituarse a las creencias,
conservar la justicia y someterse unos a los otros por su propia voluntad,
todo esto dirigido por los esfuerzos de una causa comun. Asi los
hombres juzgaron tener la vida asegurada, y todo eso solamente fue
posible al persuadirlos por la elocuencia, la cual, a su vez, solamente
floreceria en una comunidad de hombres:

En efecto, hubo algtn tiempo cuando en los campos los hombres
vagaban por doquier a modo de bestias, y se prolongaban la vida
con alimento agreste, y no administraban nada con la razén del
4nimo, sino casi siempre con las fuerzas del cuerpo; atn no se
cultivaba la razén de la divina religién ni del humano deber; nadie
habia visto nupcias legitimas; ninguno habia mirado hijos ciertos;
no habia percibido que utilidad tenia el derecho equitativo. De tal
modo, al lado del error y la ignorancia, la ciega y temeraria
dominadora del animo, la ambicién, para saciarse abusaba de las
fuerzas del cuerpo, sus perniciosisimos servidores. En aquel
tiempo, cierto varén, naturalmente grande y sabio, conocié que
materia habia y cuanta oportunidad existia en los animos de los
hombres para las cosas maximas, si alguien pudiera sacar aquella,
y, al tomarla, volverla mejor. Aquel junt6 y congregé con cierta
razén en un solo lugar a los hombres dispersos en los campos y
ocultos en techos silvestres, e, induciéndolos a cada una de las
cosas utiles y honestas, de agrestes y feroces volvié blandos y
tratables a quienes primero reclamaban a causa de la insolencia,
pero luego oian con més empeno a causa de la razén y del discurso.
Y ciertamente por eso me parece que la sabiduria ni tacita ni pobre
de decir ha podido lograr volver a los hombres, stibitamente, de una
costumbre, y conducirlos a diversas razones de vida. Y bien,
después de haberse establecido las ciudades, ¢cémo pudo
finalmente suceder que aprendieran a cultivar la fe y mantener la
justicia, y se acostumbrardan a obedecer a otros por su propia
voluntad, y juzgaran que, por causa de la conveniencia comun, no
solamente debian arrostrar trabajos sino también perder la vida, si
no hubieran podido, con la elocuencia, persuadir a los hombres, de
aquellas cosas que habian encontrado con la razén? En realidad,
nadie, a no ser movido por un discurso grave y suave, hubiera
querido descender sin fuerza al derecho pudiendo mucho mas con
sus fuerzas (...) Y, por cierto, parece que la elocuencia primero asi
nacié y avanzo6 mas lejos, y que igualmente después se ocup6 en las

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 83



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

cosas maximas de la paz y la guerra, junto con las sumas utilidades
de los hombres;!8

Al sucumbir a la elocuencia, los hombres descritos por Cicerén, al
mismo tiempo, generan la urbe. El origen de la elocuencia coincide con
el origen de la vida religiosa y politica. Poco se nota, en la descripcién
de Cicerén, la fuerza. Aunque desapercibida, ella esta alli, en el origen
de la elocuencia, pues el sabio, més alla de elocuente era fuerte, sin lo
cual no seria oido. En consecuencia, el estado de naturaleza hobbesiano
no es una hipoétesis de la razon,!® como consideraron Bobbio y sus
seguidores, sino el lugar (topos) del origen de la elocuencia en Cicerén.

Quentin Skinner es el comentarista que investigé las influencias del
arte retérica en Thomas Hobbes,* pero no noté que el estado de
naturaleza era un topos retérico encontrado en Cicerén y llegé a afirmar
que en De Cive no habia nada de retérico, lo que no es verdad. Hobbes
llega a decir que, como si dialogase con Cicerén: “Y, por consiguiente,
mientras persiste ese derecho natural de cada uno con respecto a todas
las cosas,no puuede haber seguridad para nadie (por fuerte o sabio que

18 “Nam fuit quoddam tempus, cum in agris homines passim bestiarum modo vagabantur

et sibi victu fero vitam propagabant, nec ratione animi quicquam, sed pleraque viribus
corporis administrabant. Nondum divinae religionis, non humani offici ratio colebatur,
nemo nuptias viderat legitimas, non certos quisquam aspexerat liberos, non jus aequabile
quid utilitatis haberet, acceperat. Ita propter errorem atque inscientiam caeca ac temeraria
dominatrix animi cupiditas ad se explendam viribus corporis abutebatur, perniciosissimis
satellitibus. Quo tempore quidam magnus vide licet vir et sapiens cognovit quae materia
esset et quanta ad maximas res opportunitas in animis inesset hominum, si quis eam posset
elicere et praecipiendo meliorem reddere; qui dispersos homines in agros et in tectis
silvestribus abditos ratione quadam compulit unum in locum et congregavit et eos in unam
quamque rem inducens utilem atque honestam primo propter insolentiam reclamantes,
deinde propter rationem atque orationem studiosius audientes ex feris et immanibus mites
reddidit et mansuetos. Ac mihi quidem hoc nec tacita videtur nec inops dicendi sapientia
perficere potuisse, ut homines a consuetudine subito converteret et ad diversas rationes
vitae traduceret. Age vero, urbibus constitutis, ut fidem colere et justitiam retinere
discerent et aliis parere sua voluntate consuescerent ac non modo labores excipiendos
communis commodi causa, sed etiam vitam amittendam existimarent, qui tandem fieri
potuit, nisi homines ea, quae ratione invenissent, eloquentia persuadere potuissent?
Profecto nemo nisi gravi ac suavi commotus oratione, cum viribus plurimum posset (...) Ac
primo quidem sic et nata et progressa longius eloquentia videtur et item postea maximis in
rebus pacis et belli cum summis hominum utilitatibus esse versata...”, Cicerén, De la
invencion retorica, 1, (2-3).

19 Norberto Bobbio, Thomas Hobbes..., p. 36.

20 Silver, en su trabajo Hobbes on rhetoric también demuestra las influencias de la retérica
en Thomas Hobbes pero lo hace de manera insatisfactorio porque habla de la
compatibilidad entre filosofia y retérica en la introducciéon de que Hobbes hizo en su
traduccién de la Guerra del Peloponeso de Tucidides (Victoria Silver, “Hobbes on rhetoric”,
en Tom Sorel (ed.), The Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge, New York:
Cambridge University Press, 1996, p. 329). Sin embargo, el pasaje se refire a la escritura de
la historia con retérica y non filosofia con retérica. Historia y filosofia son géneros
diferentes, lo que vale para una no puede valer para la otra. (Cf. Thomas Hobbes, The
History of the grecian war written by Thucidides, en W. Molesworth (ed.), English Works
of Thomas Hobbes, Vol. VIIL. London, 1966, p. 16)

84 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

sea) de existir durante todo el tiempo que ordinariamente la Naturaleza
permite vivir a los hombres”.?!

En un primer momento, Hobbes defiende la necesidad de todos los
hombres, sin excepcién, de renunciar a su derecho sobre todas las
cosas.”? En un segundo momento, la mayoria escogeria un soberano,
sea un hombre o una asamblea, para que cualquiera de ellos mantuviese
a los hombres seguros. Al hombre o la asamblea, les seria concedido el
derecho a todas las cosas, del mismo modo que lo seria al sabio
elocuente y fuerte de Ciceroén.

Estamos delante de una gran diferencia por parte de Hobbes al
atribuir a la ley de naturaleza y no al sabio elocuente la congregacién
de los hombres en unidad. La diferencia no es, de modo alguno,
discordancia con Cicerén: Hobbes sabia bien que la mayoria era
facilmente seducida por un discurso elocuente. El callar se configuraria
como un no suscitar de las pasiones, disminuyendo el discurso
elocuente de los pulpitos, que ensefiaba al pueblo en quién creer y no en
qué cuando omitian al sabio elocuente. Hobbes amplificaba un
enunciado neutral, una ley natural, haciendo creer a toda la humanidad,
independiente de la creencia, que no se trataba de su propio discurso,
sino de algo superior a la religién e intrinseco a todos ellos. Hay una
busqueda de una reforma de las voluntades individuales de los subditos
con la finalidad de garantizar la sumisiéon al soberano por la
conformacién de las creencias. Hobbes pretende que su lector asuma
ser el autor de una gran obra, el Estado, en la que el soberano fuese
actor, de modo que “el hombre natural se constituye en ciudadano, el
lector en coautor”.??

Hobbes nos muestra claramente cémo el poder es fundamentado
por la creencia, y como consecuencia de ella, la opinién® de la
mayoria, al narrar episodios reales de la guerra civil inglesa. No nos
olvidemos de la importancia de la creencia para Hobbes, que est4 en la

primera definicion de su retérica: “ganar la creencia del oyente”.?

2 Hobbes, Leviatdn, p. 107 (nuestro énfasis).

22 Thomas Hobbes, Behenoth ou o longo parlamento, (trad. Eunice Ostrensky, rev. Renato
Janine Ribeiro), Belo Horizonte: Editora UFMG, p. 215.

23 Renato Janine Ribeiro, Ao leitor sem medo: Hobbes escrevendo contra o seu tempo, Belo
Horizonte: UFMG, 1999, p. 40.

24 Para Hobbes, creencia es el hecho de admitir proposiciones con base en la confianza.
(Thomas Hobbes, The Elements of law natural and politic, op. cit., p. 47).

25 Para Hobbes, la opinion es generada cuando la proposicién que la sustenta es adquirida
o por confianza o por error. “Y, particularmente, cuando se admite la opinién confiando
en otros hombres, se dice que se cree en ella; se dice que esos que la admiten tienen una
creencia, y a veces la fe.” (Ibid., p. 46).

26 Thomas Hobbes, The whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed), English Works of
Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966¢, p. 424.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 85



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

También encontraremos la misma idea en el personaje A, del didlogo
Behemoth:

A: Pienso que ni el sermén de los frailes o monjes, ni la de los padres
en sus parroquias, se destine a ensefiar a los hombres en qué creer,
sino en quién. Pues el poder de los que lo detentan no posee otro
fundamento que la opinién y la creencia del pueblo.?”

En este pasaje Hobbes observa que el fundamento del poder es la
creencia y la opinién del pueblo. Con esto podemos suponer que el arte
retérico es el arte que funda el poder, una vez que solamente este arte
es capaz de ganar la creencia del oyente. Cicerén afirma que la audicién
ocurre por el placer de escuchar y no por la fuerza, sin embargo ella se
muestra imprescindible para la manifestacién del discurso elocuente.
Amplificar las palabras, disminuir la fuerza. Qué hizo a los hombres por
su propia voluntad someterse unos a los otros: ¢la fuerza, la elocuencia
0 ambas? La misma duda se suscita en los lectores de Hobbes. Qué
conduce a los hombres a someterse al poder soberano: ¢la promesa de
paz y la posibilidad de crecer por su propia industria librandose asi del
miedo de la muerte violenta o la fuerza represora del soberano?

Seria ingenuo creer que la sumisién es solamente por la fuerza, en
el caso de Hobbes. Sin embargo, para aquellos que no escogieron al
soberano, la sumisiéon voluntaria de la mayoria depende de la
elocuencia, tal como se da en Cicerén que infunde la propia idea de
fuerza del Estado, como algo mayor de lo que realmente es. Cuando se
rompe el monopolio de la elocuencia, o sea, cuando hay otros elocuentes
para seducir al pueblo para ganar su creencia, no hay armamento
suficiente que los pueda reprimir. Refiramonos, nuevamente, a los
personajes de Hobbes con la finalidad de ilustrar nuestra hipétesis sobre
la elocuencia y la fuerza:

B: ¢Como fue posible entonces que el rey fuera derrotado, si
disponfa en cada condado de tantos soldados entrenados que
formarian, reunidos, un ejército de 60.000 hombres, y de varios
depositos de municién en recintos fortificados?

A: Si esos soldados hubieran estado a las 6rdenes de su Majestad,
como ellos y los demés stibditos debian, la paz y la felicidad de los
tres reinos habrian seguido tal como las dej6 el Rey Jacobo. Pero el
pueblo estaba, en general, corrompido, y a los desobedientes se les
tenia por los mejores patriotas.

(...)B: Pero ¢cémo llegé el pueblo a volverse tan corrompido? ¢Y de
qué tipo era la gente que de ese modo pudo seducirlo??®

27 Thomas Hobbes, Behemoth ..., p.48.
2 [bid., p. 32.

86 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

Seducir. Hobbes no podria haber empleado otro verbo para definir
mejor la conduccién de la pasion. Del latin seducere, es compuesto de
se, que designa alejamiento, separacién y ducere, llevar, guiar, conducir.
Cuando el seductor no es el soberano, se activan las facciones en la
Republica, disolviendo la unidad del cuerpo politico. El seductor mueve
al seducido para el lado que le conviene, como el retérico mueve los
4nimos y las creencias de sus oyentes. Hobbes enumera los seductores,
entre ellos los religiosos y los interesados en la ruina de la monarquia,
todos deseosos del poder politico. El personaje A describe los
acontecimientos histéricos, en particular, el modo como seducirian al
pueblo contra el rey. El relato abajo describe el comienzo de los
conflictos, cuando el Parlamento juzga y condena los nobles:

A: La impudicia es casi todo en las asambleas democraticas; es la
diosa de la retérica, y con ella se hace convincente. ¢Pues qué
hombre comin no concluird, de tan audaz afirmacion, la gran
probabilidad de la cosa afirmada? Bajo tal acusacion el conde de
Strafford fue juzgado en la Camara de los Lores, en Westminster
Hall, sentenciado culpable y luego considerado traidor por una
declaracion de proscripcion, esto es, por un Acta del Parlamento.?

En el contexto de la Guerra Civil Inglesa, la retérica operé como
un medio visceral, fortaleciendo la fuerza de quien dominase en su uso,
en la seduccién de sus oyentes. En referencia a la “probabilidad de la
cosa afirmada”, Hobbes entiende la idea de lo verosimil, de lo probable,
como una técnica retérica de persuasién. Con el propésito de liquidar
el poder de los eclesiasticos que subvertian al pueblo contra el rey, la
estrategia adoptada por Hobbes consistié en terminar con las diversas
interpretaciones al propio cuerpo del texto sagrado, debido al uso que
los eclesiasticos daban al pueblo, incitando el miedo post mortem.

Hobbes nos mostré su estrategia de lectura en los pasajes de las
Sagradas Escrituras buscando, por ejemplo, el sentido de la expresién
“Reino de Dios”.*® Esta expresion no significaba, como para la mayoria
de los eclesiasticos en sus sermones, la eterna felicidad en el cielo para
después de esta vida terrena. Se referia, en todos los pasajes vistos, al
reino civil del pueblo de Israel, cuyas leyes civiles eran las de Moisés.
Este reino tuvo su fin en la eleccién de Satl, en cuya ocasién los profetas
predijeron que ese Reino seria restaurado por Cristo, en su segunda
venida para el Juicio Final. Es por esta restauracién venidera que
diariamente se reza, hasta hoy, la oracién del Padre Nuestro (venga a
nosotros tu reino...). Si el reino de Dios se interpretara segin el texto
sagrado, como un reino terrenal, el cielo no seria un objeto de
manipulacién en la creencia del pueblo:

2 Ibid., p. 112.
30 Cf. Hobbes, Leviatdn..., cap. XXXV.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 87



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

Si el reino de Dios (también llamado reino del cielo, por la gloria y
admirable excelsitud de este trono) no fuera un reino que Dios
ejerciere sobre la tierra por sus tenientes o vicarios que transmiten
sus ordenes al pueblo, no hubiesen existido tantas disputas y
guerras acerca de quién sea aquel por el cual Dios habla a nosotros;
ni los diversos sacerdotes se hubieran conturbado ellos mismos con
la jurisdiccion espiritual, ni ningtn rey se las hubiese denegado.!

Hobbes necesita de esos ejemplos para demostrar que la
interpretacién literal no se apoya en el significado de las palabras en si
para comprender la proposicién, sino al contrario, se apoya en los
sentidos de las proposiciones biblicas para, posteriormente, inferir los
significados de las palabras. También sostiene que el significado de las
palabras deberia ser dado por la autoridad, y por nadie mas. No
confundir autoridad con el autor del libro, porque “no es el escrito, sino
la autoridad de la Iglesia lo que hace canénico un libro”.3? Si aquellos
libros estan reunidos alli, no es por casualidad. El sentido que los retine
designa el significado de las palabras. Destacamos que en Inglaterra el
Canon es establecido por el rey de Inglaterra. En Hobbes la autoridad
soberana deberia demarcar los signas (signos), aquellos por medio de
los cuales nos comunicamos unos con otros. El discurso interno a cada
individuo es diverso de aquél, una especie de recuerdo individual,
constituido por notis (notas o marcas).* En este uso interno podriamos
hasta recurrir al significado de la palabra que consideramos inmanente,
pero cuando hablamos a los otros, tenemos que esforzarnos en buscar
un sentido mas usual, si deseamos que el otro nos comprenda. La
autoridad demarca lo que anacrénicamente designariamos por “campo
semantico”. Y el significado de lo que expresa el sentido literal esta
circunscrito en eso. Cada autoridad soberana deberia concebir un
“campo seméntico” en particular para mantener la paz y el poder.

Para Hobbes este “campo” del soberano deberia ser lo mas usual y
no podria aceptar significados ajenos a los aprobados por el poder
soberano. Cuando eso ocurre, como en el contexto de la guerra civil,
otros discursos se contraponen a los del poder soberano, disolviendo su
poder. Recuperando nuestras ideas, sobre el estado de naturaleza visto
a partir de Cicerén y sobre las diversas interpretaciones seductoras de
la Biblia que estan en las raices de la guerra civil, demostramos la
importancia del arte retérico como via interpretativa. La retérica en
Hobbes es mucho mas que filosofar con estilo, es una fuente de

31 Hobbes, Leviatdn..., p. 342.
32 Ibid., p. 319.

33 Thomas Hobbes, De Corpore en English Works of Thomas Hobbes, Vol. 1. London, W.
Molesworth ed, 1966a, p. 14.

88 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



Patricia Nakayama

conocimiento que explica el origen de la ciudad, de la elocuencia y del
poder.

Referencias bibliograficas

Aristételes, Retdrica, (trad. Carlos Garcia Gual), Madrid: Editorial
Gredos., 2014.

Bobbio, Norberto, Thomas Hobbes, (trad. Carlos Coutinho), Rio de
Janeiro: Campus, 1991.

Cicerén, Marco Tulio, De la invencion retérica, (trad. Bulmaro Reyes
Coria), México: UNAM, 2010.

Hill, Christopher, O Mundo de Ponta Cabega: Idéias Radicais Durante a
Revolugdo Inglesa de 1640, (trad. Renato Janine Ribeiro), Sao
Paulo: Companhia das Letras, 1987.

Hobbes, Thomas, Leviatdn o la materia, forma y poder de una Reptiblica
eclesidstica y civil, (trad. Manuel Sanchez Sarto), México: FCE,
2005.

Hobbes, Thomas, Behemoth ou o Longo Parlamento, (trad. Eunice
Ostrensky y rev. téc. Renato Janine Ribeiro), Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2001.

Hobbes, Thomas, Do Cidadéo, (trad. Renato Janine Ribeiro), Sao Paulo:
Martins Fontes, 1998.

Hobbes, Thomas, The Elements of Law, Natural and Politic, (Ferdinand
Tonnies, ed.), London: Frank Cass and Company Limited, 1969.

Hobbes, Thomas, De Corpore, en W. Molesworth (ed.), English Works
of Thomas Hobbes, Vol. 1, London, 1966a.

Hobbes, Thomas, The History of the Grecian War Written by Thucydides,
en W. Molesworth (ed.), English Works of Thomas Hobbes, Vol.
VIII. London, 1966b.

Hobbes, Thomas, The Whole Art of Rhetoric, en W. Molesworth (ed.),
English Works of Thomas Hobbes, Vol. VI, London, 1966c.

Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90 89



LA ELOCUENCIA EN EL FUNDAMENTO DEL ESTADO

Ribeiro, Renato Janine, Ao Leitor semn Medo: Hobbes Escrevendo Contra
o Seu Tempo, Belo Horizonte: UFMG, 1999.

Silver, Victoria, “Hobbes on Rhetoric”, en Tom Sorel (ed.), The
Cambridge Companion to Hobbes, Cambridge/New York:
Cambridge University Press, 1996.

Skinner, Quentin, Razdo e Retdérica na Filosofia de Thomas Hobbes, Sao

Paulo: Fundag¢éao Editora da UNESP (FEU) — (UNESP/Cambridge),
1999.

90 Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, 44, 2025, pp. 77-90



	Portada
	Índice
	01Editorial
	02Miceli
	03Gutierrez Loperav
	04Nakayama

